

لِلْزَكْرِ الْمُسْلِمِ

((٧٨))



# الابداع الفارسي والخصوصية الحضارية

تأليف

د. محمد عماره



## الابداع الفارسي

## والخصوصية الحضارية

تأليف  
د. محمد علاء



لשם الكتاب: الإرادة الفكري والخصوصية الحضارية  
المسؤول: د. محمد محمد عمار  
إشراف عام: د. إيمان محمد إبراهيم  
تاريخ النشر: الطبعة الأولى يناير 2007م  
رقم الإيداع: 22718 / 2006  
النوع: ISBN 977.14.3782.8

الإدارة العامة لنفس 21: د. أحمد عزيز الجوهري: التهور  
ـ (02) 3472844- (02) 3462978- (02) 3466634  
ـ البريد الإلكتروني: [nahdetmistr.com](mailto:nahdetmistr.com)

المطبوع في مصر: المطبعة الحسينية للطباعة - مطبعة المسار منشور  
ـ (02) 8330287- (02) 8330294- (02) 8330296  
ـ البريد الإلكتروني: [Press@nahdetmistr.com](mailto:Press@nahdetmistr.com)

مطبوع في مصر: المطبعة الحسينية 18: ش. 5 أكتوبر: صدر: 1: 2007  
ـ القاهرة: مصر - ٢٠٠٧ - المطبعة: المطبعة الحسينية  
ـ (02) 5908895- (02) 5908895- (02) 5909982- (02) 5909982

مركز خدمة العملاء: الرقم المفاسد  
ـ ٠٨٩٠٢٢٢٦٢٢٢  
ـ البريد الإلكتروني: [Sales@nahdetmistr.com](mailto:Sales@nahdetmistr.com)

مطبوع في مصر: المطبعة الحسينية 408: ش. ٣٠ العريش: إسكندرية  
ـ ٠٧: ٥٤٦٢٩٩٠  
ـ مطبوع في مصر: المطبعة الحسينية ٤٧: شارع عبد السلام عارف  
ـ ٠٥٥: ٢٢٩٦٧٥

موقع الشركة على الإنترنت: [www.nahdetmistr.com](http://www.nahdetmistr.com)  
ـ موقع الشركة على الإنترنت: [www.enahda.com](http://www.enahda.com)



احصل على أي من إصدارات شركة نهضة مصر (كتاب/CD)  
ـ وتنقّع بأفضل الخدمات عبر موقع البيع  
[www.enahda.com](http://www.enahda.com)

جميع الحقوق محفوظة © شركة نهضة مصر للطباعة والتوزيع  
لا يجوز طبع أو نسخ أو تصوير أو تحرير أي جزء من هذا الكتاب بأية وسيلة إلكترونية  
أو ميكانيكية أو بالتصوير أو خلاف ذلك إلا مardon كتابي صريح من المنشئ

## تمهيد

### عن البدعة.. والإبداع

من المواقف الفكرية المحتاجة إلى جلاء موقف الإسلام من الإبداع. ذلك أن بعض الناس - حسن ظنُّ بالإسلام أو إساءة ظنُّ به - قد انطلقوا - جمِيعاً - إلى الاتفاق على موقف خاطئ من رأى الإسلام في الإبداع. ومن عجب أن اتفاق هؤلاء البعض - المتعصبين للإسلام والمتعصبين ضدَّه - في هذا الموقف الخاطئ قد حدث انطلاقاً من تفسيرهم لحديث رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الذي يقول فيه: «إن أصدق الحديث كتاب الله، وإن أفضل الهدى محمد، وشر الأمور محدثاتها، وكل محدثة بَدْعَة، وكل بَدْعَة ضلالٌ، وكل ضلالٌ في النار»<sup>(١)</sup>.

فإنطلاقاً من هذا الحديث، ظن البعض تحريم الإسلام لكل إبداع، ولجميع المحدثات - والمستجدات. دونما تمييز بين إبداع يخالف ويناقض الكتاب والسنة - وهي البدعة في ثوابت الدين، التي تختلف ما يجب فيه «الاتباع»، ويحرِم فيه «الإبَدَاع» - وبين الإبداع المُحْمَدُ في الفكر الإنساني والصناعات العمَرانية. بل في الفضائل الديينية التي لا تقع في حيز المخالفة لأصدق

(١) رواه سلم والنمساني وأبي داود والدارمي وابن ماجه والإمام أحمد

ال الحديث - كتاب الله - ولأفضل الهدى - سنة رسول الله ﷺ - بل دون وعي بأن اشتمال الكتاب والسنة على «أفضل» الحديث والهدى لا يعني نفي «الفضل» عن جميع ما لم يرد فيهما - ولأن هذه القضية هي واحدة من القضايا الكبرى - والمشكلة - في العقل المسلم المعاصر، زاد الجدل حولها، واشتد الاستقطاب بسبها، فإنها في حاجة إلى جلاء، تبدأ خطواته من الأصول والجذور

إن «الابداع» - كما يعرّفه علماء مصطلحات القرآن - هو «إنشاء صنعة جديدة بلا احتذاء واقتداء»... وهو ذات التعريف الذي تجده في معاجم العربية، «فبدع الشيء يبتدعه بذاته وابتدعه أنساؤه ويداؤه، واخترعه، لا على مثال»...

فالابداع هو إنشاء الجديد، واختراع غير المسبوق، وصناعة مالا مثال له، سواء أكان ذلك في صناعة الفكر أم في الصناعات العملية للأشياء...

لكن علماء الاصطلاحات - في حضارتنا - يميزون في هذا الإبداع بين «البدعة في الدين» - الذي اكتمل في البلاغ القرآني وفي البيان النبوى لهذا البلاغ - وبين الإبداع والاختراع في «الفكر الإنساني» الذي لم يقل أحد بإغلاق أبواب الإبداع فيه: لأنـه - الفكر - ثمرة للوجود الدائم أبداً، والمتغير دائمـاً! وـ«الفكر» صناعة إنسانية، يأتي ثمرة لـ«التفكير»، بينما «الدين» وهي إلهـى، وليس ثمرة لـ«التفكير» حتى إنه لا يسمـى - على الحقيقة -

«فکراً»! إنه «علم إلهي» وليس «فکراً إنسانياً»، وفارق بين «العلم الإلهي» الذي هو سبب لوجود الموجودات، وبين «الفکر الإنساني» الذي هو مُسبّب عن هذه الموجودات، ومتغير ومتتطور يتغيرها وتتطورها!

يميز علماء المصلحات - الفنية واللغوية - بين «الإبداع الفكري» وبين «البدعة في الدين»، عندما يُعرّفون هذه البدعة بأنها «الحدث، وما ابتدأ في الدين بعد الإكمال».

وإذا كان «التجديف» سنة من سنن الاجتماع الديني في النفس الفكرى الإسلامى، دائمة الفعل، عبر الزمان والمكان، لا تبدل لها ولا تحويل. يقرر ذلك لها وفيها رسول الله ﷺ عندما يقول: «يبعث الله لهذه الأمة على رأس كل فائنة سنة من يجدد لها أمر دينها»<sup>(١)</sup>... فإن «التجديف» لا يمكن إلا أن يكون ثمرة للإبداع، ومثمرة لمقادير - قلت أو كثرت - من «الإبداع»!

وإذا كان «الاجتهاد» فريضة إسلامية، يتوقف عليها بقاء أصول الشريعة دائمة العطاء والإثمار لما يواكب المتغيرات والمستجدات والمحاثات، عبر الزمان والمكان... فهذا «الاجتهاد» - الذي يختلف فيه إمام عن إمام.. ومذهب مع مذهب.. وعصر عن عصر - لا بد أن يكون ثمرة للإبداع، وحاملاً لقدر من «الإبداع».

فالتمييز بين «الإبداع في الفكر والصناعة» أى في «العمران» وعلومه - الشرعية منها والمدنية - وبين «البدعة في الدين» -

---

(١) رواه أبو داود

أى فى ثوابته التى اكتملت بختم الوحي والتبوة - موقف واضح لا غموض فيه ولا خلاف عليه بين علماء الإسلام ..

بل إن أئمة المسلمين وفقهاءهم - من كل المذاهب الإسلامية - قد ميزوا فى «البدعة الدينية» بين تلك التى «خالفت» الكتاب والسنّة، فهى «بدعة الضلال» التى نهى عن إحداثها رسول الله صلوات الله عليه وسلم فى الدين .. وبين «بدعة الهدى» التى لا تخالف ما جاء به الكتاب والسنّة، وإن لم يأت بها قرآن أو حديث .. وفيها تدخل الفضائل والخيرات وأصناف المعروف التى يبدعها ويبتدعها الإنسان. فتحتتحقق بها مقاصد دينية، رغم أنها لم ينص عليها البلاغ القرآنى ولا السنّة النبوية تحديداً. فهى إبداع يحقق «المقاصد الدينية»، وليس «اتياها» لشغيرة حددتها الشريعة الدينية.

وفى هذا التمييز بين «البدعة الضالة» و«البدعة المحمودة» يقول الإمام الشافعى (١٥٠ - ٢٠٤ هـ / ٧٦٧ - ٨٢٠ م): «البدعة ما أحدث وخالف كتاباً أو سنّة أو إجماعاً أو أثراً، فهو البدعة الضالة، وما أحدث من الخير، ولم يخالف شيئاً من ذلك، فهو البدعة المحمودة».

فالبدعة التى هي ضلاله، وفي النار، ليست الإبداع الجديد الذى لم يرد به وحى ولم تنطق به سنّة .. وإنما هي المخالفة لما جاء في الكتاب والسنّة. فالوحى الإلهي والسنّة النبوية لم تحصر - نصاً وتفصيلاً - كل ما هو محمود؛ ومن ثم فبابوا الإبداع والابداع للأمور المحمودة كانت وستظل مفتوحة أبداً ..

والمنهى عنه من «البدع»، هو المخالف لمبادئ الشريعة وأحكام الدين.

ولم يكن الإمام الشافعى - ولا غيره من أئمة الإسلام - مبتدعاً لهذا التمييز - في البدعة الدينية - بين «البدعة الضالة» و«البدعة المحمودة». وإنما كان هذا التمييز متراجعاً متعارضاً عليه في احتجادات الصحابة واستجابة الخلفاء الراشدين للمقاصد المشروعة بأعمال صالحة لا تخالف النصوص وأحكام، وإن لم ترد في هذه النصوص وأحكام.

ومما روى الأئمة في هذا المقام «بدعة» عمر بن الخطاب - رضى الله عنه - التي ابتدعها عندما جمع الناس على «قيام رمضان» وذلك بأداء صلاة التراويف جماعة، وبانتظام. وهو ما لم يفعله رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إذ كان يصلحها أحياناً ويتركها أحياناً، ثم هو صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لم يجمع الناس لها. فجاء عمر - رضى الله عنه - فجعلها شعيرة دائمة في ليالي رمضان، وجمع الناس عليها وفيها.. بل سماها «بدعة» فقال: «نعمت البدعة هذه»<sup>(١)</sup>.

روى الأئمة ذلك، واستشهدوا به على وجود «بدعة هدى محمودة»، مفأيرة لـ«بدعة الضلال العذمة»، وعلى ضرورة التمييز بين «البدعة والإبداع» حتى في الأمور الدينية. ووجدنا عز الدين بن الأثير (٥٥٥ - ١١٦٠ هـ / ١٢٣٢ م) - وهو يتحدث عن «البدعة» - يقول: «البدعة بدعتان: بيعة هدى، وبدعة

(١) رواه البخاري، ومالك في (الموطأ).

ضلاله. فما كان في خلاف ما أمر الله به رسوله ﷺ فهو في حيز  
الذم والإنكار، وما كان واقعاً تحت عموم ما ندب الله إليه وحضر  
عليه أو رسوله فهو في حيز المدح. وما لم يكن له مثال موجود -  
(وهو الإبداع والاختراع على غير مثال سابق) - كنوع من الجود  
والسخاء، و فعل المعروف، فهو من الأفعال المحمودة، ولا يجوز  
أن يكون ذلك في خلاف ما ورد الشرع به لأن النبي ﷺ قد جعل  
له في ذلك ثواباً، فقال: «من سن سنة حسنة كان له أجرها وأجر  
من عمل بها»، وقال في صده: «ومن سن سنة سيئة كان عليه  
وزرها ووزر من عمل بها»، وذلك إذا كان في خلاف ما أمر الله  
به ورسوله».

ويمضي ابن الأثير، فيدعم هذا الرأي بما روى عن عمر بن  
الخطاب، فيقول: «ومن هذا النوع قول عمر - رضي الله عنه -  
«تعمت البدعة هذه» لما كانت من أفعال الخير، وداخلة في حيز  
المدح سماها بدعة، و مدحها: لأن النبي ﷺ لم يسنها لهم،  
 وإنما صلاها ليالي ثم تركها، ولم يحافظ عليها، ولا جمع  
الناس لها، ولا كانت في زمن أبي بكر، وإنما عمر - رضي الله  
عنهم - جمع الناس عليها، وتدبّهم إليها، فبهذا سماها بدعة،  
فيحمل حديث: «كل محدثة بدعة» على ما خالف أصول  
الشريعة ولم يوافق السنة».

وتؤسساً على هذا المنهاج في الفقه الذي يميز - في البدعة  
الدينية - بين «الضلاله.. المذمومة» التي تخالف الدين الثابت

(١) رواه مسلم والنمساني والإمام أحمد

وبين «بدعة الهدى المحمودة» التي لم تأت بها أحكام الدين، لكنها لا تخالف تلك الأحكام في إبداع وابتداع فيما لا يخالف كتاباً ولا سنة. تأسيساً على هذا المنهاج في الفقه والنظر أجرى العلماء الأحكام الخمسة - الوجوب.. والحرمة.. والندب.. والكرابة.. والاباحة - على كل إبداع وابتداع.

فواجبُ إبداع وابتداع العلوم التي لا تقوم فرائض الدين وواجبات خلقة الإنسان لله في عمران الأرض إلا بإبداعها وابتداعها. شرعية كانت أو مدنية تلك العلوم

ومحرم إبداع المحرمات المخالف لأوامر الشرع ونواهيه  
ومندوبٌ ومستحبٌ إبداع ما يلزم لمندوبيات ومستحبات الدين  
والدنيا.

ومكروهٌ إبداع وابتداع ما يؤدي إلى المكرهه دينياً ودنيوياً.  
ومباحٌ إبداع وابتداع كل ما يدخل في المباحات من أمور  
الدين والدنيا<sup>(١)</sup>.

وإذا كان الإبداع - حتى في الإطار الديني - مفتوحة أمامه الأبواب فيما لا يخالف مبادئ الدين وأحكام الشريعة. فمن باب أولى يكون الحال مع الإبداع في سياسات الدنيا وشنون العمران

(١) انظر في ذلك الراغب الأصفهانى (المفردات في غريب القرآن) - مادة «بدع» - طبعة القاهرة سنة ١٩٩١م والنهانوى (كتاب اصطلاحات الفتن) طبعة الهند سنة ١٨٩١م، وأبن منظور (سان العرب) طبعة دار المعارف. القاهرة.

ويلفت النظر، ويستدعي التأمل، أن ذلك لم يكن موطن خلاف بين فقهاء الإسلام أو في مذاهب المسلمين.. فحتى علماء «مدرسة الأثر» الذين تخرج الكثيرون منهم في استخدام «الرأي» و«القياس» و«التأويل» وأشباهها من سبل النظر والبحث والاستنباط، رأيناهم يفتحون الباب للإبداع في السياسات، بل و يجعلون السياسات التي يبدعها العقل الإنساني جزءاً من السياسة الشرعية، حتى وإن لم يرد لها ذكر في الكتاب أو السنة، ما دامت لا تخالف ما جاء فيهما من نصوص ومبادئ وأحكام.. فتحتوا على الإبداع «الموافق للشرع».. ولم يكتفوا بما «نطق به الشرع».

ولقد حدثت «مناقشة» بين الإمام السلفي أبو الوفاء على بن عقيل بن محمد بن عقيل البغدادي (٤٣١ - ٥١٣هـ / ١١١٩م) وبين أحد فقهاء الشافعية، قال فيها ابن عقيل كلاماً تفيضاً عن «شرعية» الإبداع الإنساني في السياسة، ما دام لم يخالف الدين، حتى وإن لم يأت به الوحي ولم ينطق به رسول.. قال ابن عقيل في بيان المعنى الحق لقول الفقيه الشافعى «لا سياسة إلا ما وافق الشرع».

«السياسة ما كان من الأفعال بحيث يكون الناس معه أقرب إلى الصلاح وأبعد عن الفساد، وإن لم يشرعه الرسول ولا نزل به وحي، فإن أردت بقولك: «لا سياسة إلا ما وافق الشرع»، أى لم يخالف ما نطق به الشرع، فصحيح، وإن أردت ما نطق به الشرع، فغلط وتغليط للصحابة، فقد جرى من الخلفاء الراشدين ما كان رأينا اعتمدوا فيه على «المصلحة» - مما لم ينطق به الشرع.

ولقد عقب ابن القيم (٦٩١ - ١٢٩٢ هـ / ١٣٥٠ م) على أهمية هذه القضية، وخطورة الآثار المترتبة على الخلاف فيها.. فقال:

«وهذا موضع مزلة أقدام، ومضلة أفهم، وهو مقام ضنك في معتنك صعب، فرط فيه طانقة فعطلوا الحدود، وضيعوا الحقوق، وجزءوا أهل الفجور على الفساد، وجعلوا الشريعة قاصرة لا تقوم بمصالح العباد، وسدوا على أنفسهم طرقاً صحيحة من الطرق التي يعرف بها الحق من المبطل، وعطلوها، مع علمهم وعلم الناس بها أنها أدلة حق، ظلماً منهم منافاتها لقواعد الشرع والذى أوجب لهم ذلك نوع تفضير فى معرفة حقيقة الشريعة، والتطبيق بين الواقع وبينها إن الله قد أرسل رسلاً وأنزل كتبه ليقوم الناس بالقسط، وهو العدل الذى قامت به السموات والأرض، فإذا ظهرت أمارات الحق، وقامت أدلة العدل، وأسفر صبحه بأى طريق كان، فثم شرع الله ودينه ورضاه وأمره، والله تعالى لم يحصر طرق العدل وأدله وأماراته فى نوع واحد وأبطل غيره من الطرق التى هى أقوى منه وأدل وأظہر، بل بين بما شرعه من الطرق أن مقصوده إقامة الحق والعدل وقيام الناس بالقسط، فائى طريق استخرج بها الحق ومعرفة العدل وجب الحكم بموجبها ومقتضاهما والطرق أسباب ووسائل لا تردد لذواتها، وإنما المراد غيابتها، التى هي المقاصد ولكن نبأه بما شرعه من الطرق على أسبابها وأمثالها، ولن تجد طریقاً من الطرق

المثبتة للحق إلا وهي شرعة وسبيل للدلالة عليها. وهل يظن بالشريعة الكاملة خلاف ذلك؟

إننا لا نقول إن السياسة العادلة مخالفة للشريعة الكاملة، بل هي جزء من أجزانها وباب من أبوابها، وتسميتها سياسة أمر اصطلاحى. والا فإذا كانت عادلة فهي من الشرع فالسياسة نوعان سياسة ظالمة، فالشريعة تحرمها، وسياسة عادلة، تخرج الحق من الظالم الفاجر، فهي من الشريعة، علمها من علمها، وجبلها من جبلها وهذا أصل من أصل الأصول وأنفعها.

قالابداع الاسلامي في السياسات ليس فقط مطلوبًا، وإنما هو - إذا تحقق به العدل والقسط - جزء من الشريعة الكاملة، وباب من أبوابها، حتى وإن لم يتزل به الوحي أو ينطوي به الرسول صلوات الله عليه وآله وسلامه ذلك هو الموقف الإسلامي من «الابداع والابداع».

فمن الأفعال الإنسانية ما هو محاكاة وتقليد واتباع، ومنها ما هو إبداع وتجديد.. أى إنشاء واختراع لا على مثال سابق..

وإذا كان هذا الإبداع مخالفًا لما أمر به الله - سبحانه وتعالى - أو رسله صلوات الله عليه وآله وسلامه فتاك هي «بدعة الضلال.. المذمومة» إسلاميًا.

(١) ابن القيم (اعلام الموقعين) ج١ ص ٣٧٢، ٣٧٣، ٣٧٥ طبعة بيروت سنة ١٩٧٣م  
(طرق الحكمية في السياسة الشرعية) ص ١٧ - ١٩ - ٢٠ تحقيق د. جمبل عازى  
طبعة القاهرة سنة ١٩٧٧م

أما إن كان الإبداع واقعاً تحت عموم ما ندب الله إليه، ودعا إليه الرسول، فهو في حيز المدح. وكذلك إذا كان الإبداع فيما لا يخالف أمر الله ورسوله فهو محمود، حتى وإن لم ينزل به وحي ولم يرد فيه حديث.

وإذا كانت عمارة الأرض هي المقاصد العظمى من وراء استخلاف الله للإنسان، فإن الإبداع الإنسانى فى سائر ميادين العمران البشري داخل فى السبيل والآليات التى لا بد منها لتحقيق مقاصد هذا الاستخلاف. شريطة ألا يخالف هذا الإبداع دينا ثابتا فى البلاغ القرائى أو فى البيان النبوى لهذا البلاغ

لأن المسلمين صنعوا ذلك، دون تحرج، رأينا علماءنا يميزون بين الإبداع الإلهي - والله **﴿بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ﴾** [النور: ١١٧] - وبين الإبداع الإنساني، قائلين: «إن الإبداع إذا استعمل في الله تعالى فهو إيجاد الشيء بغير الله، ولا مادة، ولا زمان، ولا مكان».

وليس ذلك إلا لله<sup>(١)</sup>... بينما الإبداع الإنساني له آلياته، ومواده،  
وهو داخل في الزمان والمكان...

وهكذا تميز منهج النظر الإسلامي - في هذا المبحث -  
بالجرأة والدقة، عندما لم يقف عند حدود المصطلحات، وإنما  
عين الفروق في مضمون المصطلحات ومقاصيمها، فحافظ على  
أرقى مستويات التزيه والتجريد في صفات الذات الإلهية، في  
نفس الوقت الذي فتح فيه أمام الإنسان المسلم أوسع الأبواب  
للإبداع والابتداع فيما لا يخالف ما جاء به البلاغ القرآني  
والبيان النبوى من أحكام الإسلام

(١) (المفردات في عريب القرآن) - مادة - بدع -

## تقديم عن الخصوصية.. والإبداع

الخصوصية الحضارية هي مرتبة وسطى في نظرية أبناء حضارة من الحضارات إلى علاقة حضارتهم بغيرها من الحضارات. وسطى بين «المغايرة الكاملة» وبين «التماثل والتطابق التامين».

فالخصوصية الحضارية تعنى «التمايز» الحضاري، و«التمايز» وسط بين «الوحدة» وبين «الفصل» التام. وهذا يعني وجود مشترك إنساني عام بين مختلف الحضارات، لا تتمايز فيها وبها كل حضارة عن غيرها من الحضارات، كمثل الإنسان، يشارك كل بني جنسه في الإنسانية والخلق وفي كثير من معارف وحقائق الأعضاء ووظائفها، لكنه يتميز ويتفاوت بالنفس والروح والمشاعر المميزة لذاته، وبالبصمة التي لا يشاركه فيها سواه من بني الإنسان.

وإذا كانت التجارب في علوم المادة - الطبيعية والدقيقة - والمحايدة - قابلة للتكرار دون تغيير، ودون تبدل في ثمرات هذه التجارب من المعارف والحقائق والقوانين، وبصرف النظر عن القائم بهذه التجارب، شرقياً كان أو غربياً، متدييناً

أو غير متدين، مسلماً كان أو غير مسلم. إن نطاق هذه المعارف والحقائق والقوانين التي هي ثمرات التجارب في العلوم ذات الموضوعات الثابتة، هو إطار المشترك الإنساني العام بين كل الحضارات الإنسانية الذي لا تتمايز فيه أية حضارة من الحضارات.

وليس الأمر كذلك في نطاق العقائد والفلسفات والأداب والفنون وعلوم الاجتماع والإنسانيات.

فالتجربة الروحية، والمحايدة القلبية، والخاطرة النفسية، والتجربة الشعرية والفنية، لا تتكرر - على ذات التمط - لدى الإنسان الواحد، فضلاً عن الأناسي داخل الحضارة الواحدة، ناهيك عنها بين أبناء مختلف الحضارات.

ذلك أن موضوعات هذه التجارب - الروحية والفنية والنفسية - ومثلها التجارب في العلوم الإنسانية والاجتماعية، لا تتم على مادة ثابتة - كحال التجارب على المادة الثابتة، في العلوم الطبيعية والمحايدة - وإنما تتم هذه التجارب على «نفس إنسانية» تتميز وتتفرد لدى كل إنسان، وتتلون معارفها وثمرات تجاربها بخلفيات الاعتقاد والมوروث والعادات والتقاليد والأعراف والطبيعة والبيئة والمحيط وأساليب التربية والتنشئة والتهذيب.. وهي خلفيات ومواريث تقارب بين أبناء الحضارة

الواحدة بالقدر الذى تمايز بينهم فيها وبين غيرهم من أبناء  
الحضارات الأخرى.

وهكذا يتصرّر الوعى بهذه الحقيقة - حقيقة اشتراك كل  
الحضارات فيما هو مشترك إنسانى عام، وتميّز كل منها  
بخصوصيات - يتصرّر تصوراً للعلاقة المثلّى والحقيقة بين  
مختلف الحضارات الإنسانية هو تصور «التمايز» بين  
الحضارات، الجامع لـ«الاشتراك» وـ«الخصوصية»، في أن واحداً  
والراهن لـ«وحدة التمايز التام»، ولـ«تناقض المعايير الكاملة»  
في سمات وسمات هذه الحضارات.

\* \* \*

وهذا التصور لموقع «الذات الحضارية» - وهى العربية  
الإسلامية في حالتنا - في علاقاتها بالذوات الحضارية  
الأخرى - غربية... وصينية... وهندية... وبابانية... إلخ - هو  
الذى يستدعي ويستوجب إعمال القانون الإسلامي في علاقة  
«الذات» بـ«الآخر» - كل «ذات» بـأى «آخر» - وهى علاقة  
«التدافع» - أى الاستباق والتسابق في الخيرات، أى الفاعلية  
والإبداع - مع مراعاة أن هذا «التدافع» هو بين من يجمعهم -  
مع تمايزهم - مشترك إنسانى عام.. فهو تدافع لفرقاء لن يتم  
استباقهم إلى الخيرات إلا في وجود الآخرين المسابقين  
والمنافسين.. فبدون التعددية التي هي ثمرة التمايز - لن تتولد

لدى أى منهم دوافع وحوافز الاستباق، ولن توجد دواعي الفاعلية والإبداع.

لهذه الحكمة، كان الانحياز الإسلامي إلى «التدافع» في ذات الوقت الذي رفض فيه «الصراع»<sup>١٨</sup>

ذلك أن «الصراع» هو درجة من علاقة «الذات» بـ«الآخر» مقاصدها «نفي» الآخر، والانفراد دونه بالميدان فهو يتغير - موضوعياً - نفي التعددية، وطى صفحات «التمايز»، وقسر الجميع على قالب واحد ومركز واحد. وإذا غاب التمايز غابت دوافع الحراك ودواعي الفاعلية والإبداع بينما «التدافع» هو «حرك» - وليس صرفاً ولا إفناه - يتغير تحرير المواقع وتعديل المواقف - من الظلم إلى العدل، ومن الغلو إلى الاعتدال والوسطية - دون نفي للأخرين. فتظل سمات التمايز وقسمات التعددية معايشة للمشترك الإنساني العام، ليظل التدافع والحرák حواجز للتسابق والفاعلية والإبداع، دائمًا وأبدًا. وليظل الفرقاء المستيقون إلى الخيرات بمنتجة من الصراع الذي «يسود» ذاتًا على الذوات الأخرى، فينبغي التعددية، ويلغى التمايز الحضاري، ويُغيب حواجز التسابق والفاعلية والإبداع، في علاقات شعوب وأمم الحضارات.

لقد استخدم القرآن الكريم مصطلح «الصراع» بهذا المعنى - إفناه الآخر - **﴿سَخَّرَهَا عَلَيْهِمْ سَعْيٌ لَيَالٍ وَثَمَانَةَ أَيَّامٍ حَسْنَوْمًا فَتَرَى الْقَوْمَ**

فِيهَا صَرْعَى كَانُوكُمْ أَغْجَارٌ تَخْلُ خَاوِيَّةً (٧) فَهَلْ تَرَى لَهُمْ مِنْ بَاقِيَّةِ  
[الحَاقَة: ٧، ٨].. فَهُوَ أَهْلَكُ.. فَأَهْلَكُوا بِرِيحِ صَرْصَرِ عَاتِيَّةٍ [الحَاقَة: ٦]

بينما كان الاستخدام القرآني لمصطلح «الدفع»، والتدافع» - بالمعنى الإيجابي - لأنَّه هو التعبير عن «الحرك» الذي يحفز إلى الاستباق في الخيرات، بين فرقاء، تتعدل مواقعهم، على طريق الاستباق إلى الخير، مع الحفاظ على تعددية التمايز التي تdim حواجز الفاعلية والإبداع دائمًا وأبدًا على هذا الطريق «ولا تنفي الحسنة ولا تنتهي أذىع بالتي هي أحسن فإذا الذي ينك وينه عداوة كأنه ولِي حميم» [فصل ٣٤]. فالغاية من «الدفع» و«التدافع» ليست إفشاء «الآخر»، وإنما تحويل موقعه - من موقع «العداوة» إلى موقع «الولى الحميم» - فهو آلية الإصلاح «ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعض لفسدت الأرض ولكن الله ذو فضل على العالمين» [البقرة ٢٥١]. «ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعض لفدت صوامع وبيع وصلوات ومساجد يذكر فيها اسم الله كثيراً وليتصرّف الله من يتصرّف الله لغيره غيري» [الحج ٤٠].

فالعروة وثقى بين التمايز الحضارى، وبين التعددية الحضارية التى تجعل علاقات الحضارات فى إطار «التدافع» الحائز على الاستباق إلى التقدم والرقى، والمحرك لطاقات الفاعلية وملكات الإبداع.

وهي وثقى -أيضاً- بين غيبة الإيمان بهذا التمايز  
الحضارى -سواء بعزلة وانغلاق «المغایرة الكاملة»  
و«التنافض التام» - ومعه تنعدم ميادين التدافع والاستياب -  
أو بـ«تبغية التماطل والوحدة الحضارية» - ومعها يفقد التدافع  
دواعية - ليتمر هذا الموقف - في النهاية - ذبول طاقات  
الفاعلية ودواعى الإبداع الذاتى

## خصوصية العصر..

## وفاعلية الإبداع

وإذا كان هذا هو الدور التأسيسي للإيمان بالخصوصية الحضارية - خصوصية التميز - في الإيمان بالحاجة إلى نمط حضاري خاص - وال الحاجة هي داعية الفاعلية والإبداع فإن الإيمان بخصوصية «العصر» هي الأخرى ذات دور تأسيسي في خلق دوافع الفاعلية وتحريك ملكات الإبداع فكما أن الذين لا يؤمنون بتعزيز حضارتهم عن الحضارات الأخرى يستعيضون عن الفاعلية والإبداع بنقل وتقليد ومحاكاة النماذج الحضارية الأخرى، ومذاهب الغير في التقدم، وطرائق الآخرين في التهوض.. فإن الحال سيكون كذلك عند الذين لا يؤمنون بخصوصية عصرهم وتميز زمانهم عن عصور وأزمنة الأ előاف.. فهم - إذا غاب عنهم الإيمان بخصوصية العصر وتميز الزمن - سيكتفون بنماذج السلف في حل مشكلات التاريخ، ويطرانق القدماء في العيش، وبياناتهم في التعامل مع وقائع المجتمعات التي عاشوا فيها.. ومن ثم ستذبل قيمهم ملكات الفاعلية، وتتوارى الدوافع للإبداع.. فالنماذج مسطورة في الكتب التراثية، والنقل والتقليد أكثر أمناً عند البعض، وأخف كلفة من معاناة فاعلية الإبداع

لكن.. كما أن الحالة المثلثى لعلاقة «الذات» الحضارية بـ«الآخر» الحضارى، هى تلك التى تقف عند حدود «التمايز» الذى يرى «المشتراك الإنسانى العام» مع «الخصوصية الحضارية».. - فبираً الموقف من «تبعدية الذوبان» ومن «عزلة الانغلاق».. كذلك تكون الحالة المثلثى فى علاقة «العصر الحاضر» بـ«الزمن السالف» هى التى تبرأ من «القطيعة المعرفية» مع الموروث الفكري، براءتها من «الاكتفاء بهذا الموروث»!

وإذا كانت «الحداثة الغربية» هى داعية «القطيعة المعرفية» مع الموروث؛ لأنها تفتقد إحلال «عصرها الغربى» محل «موروثنا الإسلامى».. فإن «الجمود والتقليد» - لدى البعض منا - هو الغلو المقابل لغلو هذه «الحداثة الغربية».. وبين هذين الغلوين يقف المنهاج الوسطى فى علاقة «العصر» بـ«الماضى» وعلاقة «المعاصرين» بـ«الأسلاف».

فكم يميز منهاج «التفاعل الحضارى» فى علاقة «الذات» بـ«الآخر» بين «المشتراك الإنسانى العام» وبين «الخصوصيات الحضارية».. كذلك يميز منهاج «التجديد» - وهو وسط بين «حداثة: القطيعة المعرفية مع الموروث» وبين «التقليد لكل الموروث» - فى الموروث، بين «المقدس الإلهى» - كما تمثل فى البلاغ الإلهى وفى بيانه النبوى الكتاب.. والسنن - وبين «الفكر البشري» الذى هو ثمرة للاجتهداد.. ففى المقدس.. العلم الإلهى، الكلى، والمطلق، والمحيط، والخالد.. وهو الذى يحفظ إسلامية

الأمة، وأسلامية حضارتها وأسلامية اجتهاودها وإيداعها عبر الزمان والمكان، ويدونه تتتحول إلى أمم وإلى حضارات، بتغير الزمان والمكان...

يتميز «التجديد» بين هذا «المقدس الإلهي» وبين الاجتهد الفكري والتجارب الإنسانية فيلتزم بالأول - مع فقهه - ويحتضن الثاني - مع النقد له والاختيار منه، والبناء عليه، والتجديد فيه.

كذلك يميز منهاج «التجديد» بين «ثوابت» الموروث وبين «المتغيرات» فيه. فـ«المناهج» غير «التطبيقات»... وما أجمعـت عليه الأمة وتلقتـه بالقبول مـغايرـ لـما مـثلـ مـذهبـ فـرقـةـ، أو تـجـربـةـ دـولـةـ، أو أـعـرـافـ حـمـاعـةـ أو تـقـالـيدـ مـيزـتـ إـقـلـيـمـاـ منـ الأـقـالـيمـ.

فـ«التجـديد»: تـطـورـ لـكـنهـ يـتـمـ دـاـخـلـ النـسـقـ الفـكـرـيـ، وـاـنـطـلـاقـاـ مـنـ ثـوابـتـهـ، وـالـتـزـامـاـ بـالـمـقـدـسـ الـذـىـ تـخـلـقـ مـنـ حـولـهـ ذـلـكـ النـسـقـ الفـكـرـيـ... وـوـهـذاـ يـفـتـرـقـ عـنـ كـلـ مـنـ «الـحـادـثـةـ»، وـ«ـالـقـلـيدـ»... فـفـيـهـ «ـاتـبـاعـ» فــىـ «ـثـوابـتـ»، وــتـجـددـ فــىـ «ـمـتـغـيـرـاتـ»، عـلـىـ حـيـنـ تـقـيـمـ الـحـادـثـةـ قـطـيـعـةـ مـعـرـفـيـةـ مـعـ الـكـلـ مـوـرـوـثـ... وـيـحاـكـىـ الـمـقـلـدـوـنـ كـلـ الـمـوـرـوـثـ... إـذـاـ كـانـتـ الـحـادـثـةـ لـاـ تـثـمـرـ إـبـادـاـ: لـأـنـهـ تـحـلـ «ـعـصـرـ» الـآـخـرـ الـحـضـارـيـ مـحـلـ «ـمـاضـيـنـ»... فـإـنـ «ـالـقـلـيدـ الـجـامـدـ»، لـاـ يـحـدـثـ فـعـالـيـةـ مـبـدـعـةـ: لـأـنـهـ يـكـتـفـيـ بـمـحاـكـاـةـ الـمـوـرـوـثـ... بـيـنـمـاـ الـتـجـددـ هـوـ الـذـىـ يـحـرـكـ فـيـ الـأـمـةـ طـاقـاتـ الـفـعـلـ الـإـبـادـعـيـ لـبـلـورـةـ «ـمـعاـصـرـةـ مـتـمـيـزـةـ»، مـحـكـومـ تـمـيـزـهـاـ بـتـمـيـزـ «ـالـأـصـالـةـ»ـ الـمـتـمـثـلـةـ فـيـ مـقـدـسـنـاـ وـفـيـ ثـوابـتـنـاـ التـرـاثـيـةـ.

لقد عرَّفت معاجمنا وكشافات اصطلاحات الفنون في حضارتنا «الهُوَيَّة» - والتي استنق مصطلحها من «هُوَ، هُوَ» بمعنى أصل الشيء وجوهره - بأنها «الحقيقة المطلقة، المستمدّة على الحقائق استعمال النواة على الشجرة في الغيب المطلق»<sup>(١)</sup> فهي حقيقة الشيء أو الشخص المطلقة، المستمدّة على صفاتيه الجوهرية، والتي تميّزه عن غيره<sup>(٢)</sup>.

وهذه «الهُوَيَّة» التي تميّز حضارتنا العربية الإسلامية عن الحضارات الأخرى، هي المقدس الموروث - الوحي وميراث النبوة - والثوابت الفكرية التي احتملت عليها مذاهب الأمة وتلقتها شعوبها بالقبول من تراث الألاف وخصوصية هذه «الهُوَيَّة» هي التي تجعل لنا - محن «الخلف» - معاصرة متميزة - تبعاً لتميّز هويتنا الحضارية - ومن ثم، فإنها هي التي تدعونا إلى إبداع فاعل وفاعلية مبدعة لصنع وبلورة خصوصية معاصرتنا، ونطّنا في التقدّم، ومذهبنا في النهوض. ويدونها نقع في تقليد «الآخر» أو محاكاة «السلف»، فتذبل فينا ملّكات الفاعلية وطاقات الإبداع.

(١) الحرجاني (التعريفات) طبعة القاهرة سنة ١٩٣٨ م

(٢) (المعجم الفلسفى) - وضع مجمع اللغة العربية - طبعة القاهرة سنة ١٩٧٩ م

## تطبيقات تاريخية

وإذا كان هذا هو المنهاج والقانون الحاكم لهذه القضية - الحاجة هي داعية الاختراع والإبداع - وبدون الإيمان بالخصوصية سيكون التقليد - للأخر. أو للسلف - هو البديل الأسهل لمعاناة فاعلية الإبداع. فإن تاريخنا - بل تواريХ الحضارات جميعها - كان مسرحاً لصدق هذا القانون، ولنفع ثمرات تطبيقاته في ذلك التاريخ.

■ إن الخلافة الراشدة - على عهد الراشد الثاني عمر بن الخطاب - قد أخذت عن الرومان «تجربتهم» و«خبرتهم» في «تدوين الدواوين» - وهو أشبه ما يكون بالخبرات الإنسانية في «النظمات» و«المؤسسات» و«الترتيبات الإدارية»... ولكنها لم تأخذ القانون الروماني على الرغم من أنه كان مبوباً ومنظماً في «مدونة» «جستنيان» (٥٢٧ - ٥٦٥ م) منذ ما قبل ظهور الإسلام.. وذلك لتميز الهوية الإسلامية بفلسفة خاصة في التشريع والتقنين، فلسفه تشريع لإنسان هو « الخليفة » لله في استعمار الأرض.. فهو سيد في الكون، وليس سيداً للكون - كما رأه الإغريق والرومان - وحقوق هذا الإنسان هي واجبات إلهية وتكاليف دينية، محكومة بحقوق الله وبالشريعة الإلهية التي هي بنود عقد وعهد الاستخلاف.. فهى أعلى من مجرد «الحقوق»، مع ضبطها بحقوق الله - سبحانه وتعالى -

وهذا التمييز الإسلامي في فلسفة التشريع والتقنين هو الذي حفز فاعلية إبداع الأمة في الاجتهاد الفقهي، فكان إبداع المسلمين لمذاهب الفقه، ولتعميد هذا الاجتهاد في علم أصول الفقه. ولو لا هذا التمييز لما كانت حاجة إلى هذا الإبداع المتميّز، ول كانت أمتنا قد قلدت - ككل أمم الحضارة الغربية - فلسفة القانون الروماني في التشريع والتقنين.

■ ولقد كان المسلمون يعرفون - قبل إقامتهم نظام الخلافة الإسلامية - الكثير عن نظم الحكم الكسرورية والقيصرية... وملك التحير والقهر والحكم بالهوى... كما كان بعضهم على بعض العلم بما سبق في التراث اليوناني من «ديموقراطية» دولة المدينة في «أثينا»...

لكن التمييز الإسلامي في «نظيرية الاستخلاف»... استخلاف الله للإنسان - الذي جسده الإسلام في «الأمة» - لا «الفرد» أو «الطبقة» - لأن الإسلام هو «دين الجماعة» - هذا التمييز في نظيرية الاستخلاف هو الذي حفز العقل المسلم ليبدع نظام الخلافة الإسلامية، الذي تكون فيه «الدولة» - الخلافة - استخلافاً للأمة التي هي مستخلافة لله - فجاءت هذه الخلافة بنيابة عن الأمة التي استخلافها الله - ولم يقل المسلمون نظاماً يدعى سلطاته الحق الإلهي - مسقطاً سلطة الأمة - أو يقف عند بنيابة عن الأمة - مسقطاً التزام الأمة بشرعية السماء...

ولقد أدرك ابن خلدون (١٤٠٦-١٣٣٢هـ/١٩٠٨-١٩٣٢م) هذا التمييز لنظام الخلافة الإسلامي وحدد طبيعته، وهو يقارن بينه

ويبين النظام الاستبدادي - نظام القهر والتغلب والهوى - وبين نظام الحكم بالسياسة العقلية، المتحرر من الشريعة السماوية، الذي يتغيّرا صلاح الدنيا وحدهما - وهو ما نسميه في عصرنا: النظام العلماني.

أدرك ابن خلدون هذا التميّز، فتحدث عن ثلاثة نظم للحكم والدولة، فقال: «إنه لما كانت حقيقة الملك أنه الاجتماع الضروري للبشر، ومقتضاه التغلب والقهر، وجب أن يرجع في ذلك إلى قوانين سياسية مفروضة يسلّمها الكافة وينقادون إلى أحكامها فإذا كانت هذه القوانين مفروضة من العقلاء وأكابر الدولة وبصراحتها، كانت سياسة عقلية».

وإذا كانت مفروضة من الله يشارع يقرّرها ويشرعها، كانت سياسة دينية نافعة في الحياة الدنيا وفي الآخرة، وذلك أنّ الخلق ليس المقصود بهم دنياهم فقط، فالمقصود بهم إنما هو دينهم المفضي بهم إلى السعادة في آخرتهم فجاء الشرائع بحملهم على ذلك في جميع أحوالهم من عبادة ومعاملة، حتى في الملك الذي هو طبيعى للاجتماع الإنساني، فأجرّته على منهاج الدين ليكون الكل محظوظاً بنظر الشارع، فما كان منه - (الملك) - بمقتضى القهر والتغلب، فهو ز عدوان، ومذموم عنده، كما هو مقتضى الحكمة.

وما كان منه - (الملك) - بمقتضى السياسة وأحكامها فمذموم أيضاً لأنّه نظر بغير نور الله، ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من

نور: لأن الشارع أعلم بمصالح الكافة فيما هو مغيب عنهم من أمور آخرتهم وأعمال البشر كلها عائنة عليهم في معادهم، من ملك أو غيره. وأحكام السياسة إنما تطعن على مصالح الدنيا فقط **﴿يعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا﴾** [الروم ٧] ومقصود الشارع بالناس صلاح آخرتهم، فوجب بمقتضى الشرائع حمل الكافة على الأحكام الشرعية في أحوال دنياهم وأخرتهم. وكان هذا الحكم لأهل الشريعة، وهم الأنبياء ومن قام فيه مقامهم وهم الخلفاء

فقد تبين من ذلك أن

الملك الطبيعي هو حمل الكافة على بمقتضى الغرض والشهوده والسياسي هو حمل الكافة على بمقتضى النظر العقلى في جلب المصالح الدينية ودفع المضار

والخلافة هي حمل الكافة على بمقتضى النظر الشرعى في مصالحهم الأخروية والدينية الراجعة إليها: إذ أحوال الدنيا ترجع كلها عند الشارع إلى اعتبارها بمصالح الآخرة، فهي في الحقيقة خلافة عن صاحب الشرع في حراسة الدين وسياسة الدنيا به <sup>١٣</sup>.

ولو لم يكن هذا التمييز الإسلامي في «نظرية الاستخلاف»، لجاء نظام الحكم الإسلامي تقليداً أو محاكاة لأى من النماذج التي كانت سائدة وشهيرة في ذلك التاريخ. لكن هذا التمييز هو الذي حفز العقل المسلم على فاعلية الإبداع لنظام جديد في

(١) (المقدمة) ص ١٥١، ١٥٠ طبعة القاهرة سنة ١٩٣٢

الحكم، غير مسبوق في التاريخ.. وذلك حتى يكون هذا النظام قادرًا على تحقيق المقاصد الإلهية في الاستخلاف.

■ ولتميز النظرة الإسلامية - في تكريم الإنسان - بعدم التمييز - العرقي أو اللغوي - بين كل بني الإنسان **﴿ولقد كرمنا بني آدم وحملناهم في البر والبحر ورزقناهم من الطيبات وفضلناهم على كثير ممّن خلقنا تفضيلا﴾** [الإسراء، ٧٠]. فلقد وجد العقل المسلم نفسه مدفوعاً بهذا التمييز إلى إبداع نظام للشوري، يصبح فيه بلال الحبشي الذي اعتقه أبو بكر الصديق من رق العبودية - سيداً يقول عنه الفاروق عمر بن الخطاب - وهو من هو في قوله: «سيدنا أعتق سيدنا»!

ولولا هذا التمييز الإسلامي في تعظيم التكريم لمطلق الإنسان، لأغرت ديمقراطية اليونان - والتي كانت حكراً لقلة قليلة من الأحرار الأثينيين، دون الكثرة الكاثرة من العبيد، والمحترفين للعمل اليدوي، وسكان المستعمرات - لأغرت هذه الديمقراطية اليونانية العقل المسلم بتقليدها، لكنه وجد نفسه محتاجاً - كي يفي بحقوق التمييز - إلى نظام شوري يحقق المقاصد الإسلامية في تعظيم التكريم الإلهي لمطلق الإنسان.

■ ولتميز التصور الإسلامي - في مكانة الإنسان بالكون - بنظرية الاستخلاف التي وضعت الإنسان في مكان الخلافة لخالق هذا الكون - سبحانه وتعالى - وجد العقل المسلم نفسه مدفوعاً ب الحاجات هذا التصور المتميز الذي جعل للإنسان مكاناً متميزاً - مدفوعاً إلى إبداع نمط جديد من «سياسة» الدولة والمجتمع وال عمران..

فالإنسان الخليفة هو سيد في الكون، لكنه ليس سيد الكون.. إنه - بعبارة الإمام محمد عبده - «عبد الله وحده، وسيد لكل شيء بعده»؛ ولذلك، فسلطنة هذا الإنسان في تقرير «سياسة» وتدبير الدولة والمجتمع وال عمران قائمة ومقررة، لكنها - بحكم كونه الخليفة - سياسة محاكمة آفاق الحرية فيها، ونوعية التدبير لمفرداتها، بالشريعة الإلهية التي تمثل في نظرية الاستخلاف وتعاقده بنود عقد وعهد الوكالة والإنابة والاستخلاف.

ولذلك كان العقل المسلم مطالباً بإبداع سياسة متميزة، تبعاً لتميز مكانة الإنسان - كما حددها التصور الإسلامي - في هذا الكون. سياسة تجمع بين ثمرات الاجتهاد الإنساني والضوابط الشرعية، وتولف ما بين المصالح الدينية ومعايير السعادة الأخروية. فكان إبداع الإنسان المسلم والحضارة الإسلامية لـ«السياسة الشرعية» التي لم تقف تدابيرها ونظمها وتقنياتها عندما نطق بها الوحي وبلغه الرسول ﷺ وإنما أضاف إليها الإنسان الاجتهادات المدنية التي توأك المتغيرات وتستجيب للمستجدات. فتميزت عن سياسة الكهنوت التحرانى - في دولة الحكم بالحق الإلهي - تلك التي حصرت السياسة فيما جاء به اللاهوت، وتميزت كذلك عن السياسة العقلية الممحضة التي لم تضبط الاجتهاد العقلى بضوابط الشرع وحدود الله.

نعم. لقد أبدع العقل المسلم علم السياسة الشرعية.. وهو معلمٌ متميز في سياق التطور الحضاري للحضارات الإنسانية، لم تعرفه تلك الحضارات التي همّشت الإنسان بالفكرة الجبرى.. أو بالفكرة

الباطنى.. ولا تلك التى ألهت الإنسان، فحررت سياساته من شريعة السماء.. وكان ذلك الإبداع المسلم المتميز - فى السياسة الشرعية - ثمرة لتميز التصور الإسلامي فى الاستخلاف.

وللجمع هذه السياسة الشرعية بين الاجتهاد الإنساني وبين الضوابط الشرعية والمقاصد الإلهية، كانت «المصلحة» فيها «مصلحة شرعية معتبرة»، وليس مطلق «مصلحة». وكانت غايات تدابيرها تحقيق مصالح الدنيا والأخرة، لا مصالح إداهما دون الأخرى، وكانت حقوق الإنسان فيها مضبوطة بحقوق الله، وكانت الضوابط الشرعية فيها - جميعها - مصالح معتبرة للإنسان. فكانت - هذه السياسة الإسلامية - جزءاً من الشريعة، حتى عندما تكون اجتهاداً إنسانياً وإبداعاً بشرياً، لم ينزل به الوحي ولم ينطُق به الرسول صلوات الله عليه وآله وسلامه.

ولقد أجاد الإمام ابن عقيل أبو الوفاء على بن عقيل البغدادي (٤٣١ - ٤١٣هـ / ١٠٤٠ - ١١١٩م) الوصف لتميز هذه السياسة الإسلامية عندما قال - وهو يحاور من لم يفهم تميزها هذا «إننا لا نقول إن السياسة العادلة مخالفة للشريعة الكاملة، بل هي جزء من أجزانها وباب من أبوابها. وتسميتها سياسة أمر اصطلاحى، والا فإذا كانت عدلاً فهى من الشرع. فالسياسة ما كان من الأفعال بحيث يكون الناس معه أقرب إلى الصلاح وأبعد عن الفساد، وإن لم يشرعه الرسول ولا نزل به وحي. وتقسيم بعضهم طرق الحكم إلى شريعة، وسياسة. كتقسيم غيرهم الدين إلى شريعة، وحقيقة، وتقسيم آخرين الدين إلى عقل، ونقل

وكل ذلك تقسيم باطل، بل السياسة، والحقيقة، والطريقة، والعقل، كل ذلك ينقسم إلى قسمين صحيح، وفاسد، فالصحيح قسم من أقسام الشريعة، لا قسم<sup>(١)</sup> لها، والباطل ضدها ومنافيها إن السياسة العامة جزء من أجزاء الشريعة، وفرع من فروعها وهذا الأصل من أهم الأصول وأنفعها<sup>(٢)</sup>.

هكذا تميزت السياسة الشرعية بالجمع بين «الإلهي» و«الإنساني». تبعاً لتميز مكانة الإنسان في الكون، بسبب فلسفة التصور الإسلامي المتميزة في نظرية الاستخلاف. فكان هذا التمييز مصدراً وحافزاً ومنطلقاً لفاعلية إسلامية، أبدع في السياسة علمًا لم تتعارف عليه ولم تعرفه الحضارات الأخرى.

■ وبسبب هذا التمييز للسياسة الشرعية - عن سياسة الكهانة وعن السياسة اللادينية - اقتضى هذا التمييز السياسي تمييزاً في فقه المعاملات والقانون الحاكم للمجتمع الإسلامي. فكان ذلك حافزاً للعقل المسلم على إبداع فقه متميز، انتصراً في الاجتهاد الفقهي بمبادئ الشريعة وقواعدها وحدودها ومقاصدها، وبالفلسفة الإلهية في التشريع.

فالشريعة وضع إلهي ثابت، والفقه اجتهاد الفقهاء محفوظاً بالشريعة الإلهية الثابتة. والله - سبحانه وتعالى - هو الشارع،

(١) القسم شطر الشيء المقسم، أصبح مثابلاً و«غيراً»، أما القسم فهو جزء من الكل

(٢) ابن القم (اعلام الموقعين) حدث من ٣٧٢، ٣٧٣، ٣٧٥ طبعة بيروت سنة ١٩٧٣ م

و(الطرق الحكيمية في السياسة الشرعية) ص ٥٠، ١٧، ١٩، ١٩ تحقيق د. حسيل غاري

طبعة القاهرة سنة ١٩٧٧ م

ولا يسمى فقيهاً. ومجتهدونا: فقهاء، وليسوا بمسرعين.. وثمرات اجتهاداتهم في فقه المعاملات: إبداع إسلامي متميز في القانون، لم تعرفه المنظومات القانونية الأخرى، سواء منها تلك التي وقفت في القانون عند الالاهوت، دون اجتهاد فقهي.. أو تلك التي عرفت الاجتهاد الفقهي غير المضبوط بشرعية السماء.

وعن حقيقة تميز هذا الإبداع الإسلامي في الفقه، والذي جعل هذا الفقه جامعاً لـ«المصلحة»، وـ«الضمير». وضابطاً «المنفعة» بـ«الأخلاق»، يقول واحد من خبراء المستشرقين في الفقه الروماني والفقه الإسلامي - المستشرق - دافيد سانتيلانا: «إن الخضوع لهذا القانون الإسلامي إنما هو واجب اجتماعي وفرض ديني في الوقت نفسه. ومن ينتهك حرmente أو يشق عصا الطاعة عليه لا يأثم تجاه النظام الاجتماعي. بل يقترف خطيئة دينية أيضاً لأنه «لا حق ثم لما ليس لله فيه نصيب».

فالنظام القضائي والدين، والقانون والأخلاق هما شكلان لا ثالث لهما لتلك الإرادة التي يستمد منها المجتمع الإسلامي وجوده وتعاليمه. فكل مسألة قانونية إنما هي مسألة ضمير وتحكيم عقلي بذاتها. وكل مسائل الفقه كان مرجعها الأخير علم الكلام. إن الصبغة الأخلاقية تسود القانون، والعلاقة تقترب غالباً لتوحد بين القواعد القانونية والتعاليم الأخلاقية توحيداً تاماً. وكل اتفاق أو عقد يت Helm فيه موضوع علاقة قانونية ذات صبغة أخلاقية لهو أسمى درجة من أن يكون محض منفعة. وهكذا ترسم الأخلاق والأداب في كل مسألة حدود القانون. فنجد

أنفسنا وقد بلغنا مرحلة «الحق المطلق» الذي هو أساس المجتمعات المتقدمة قاطبة».

ثم يخسّى «سانتيلانا» فيتحدث عن تميّز هذا الإبداع الإسلامي في الفقه - والذى حكمته الشريعة الإلهية، وهى ثابتة ومطلقة - عن الإبداع الغربي في القانون، فيقول:

«إن معنى الفقه والقانون بالنسبةلينا والى الأسلاف مجموعة من القواعد الساندة التي أقرها الشعب. إما رأسنا أو عن طريق ممثليه. وسلطانه مستمد من الإرادة والإدراك وأخلاق البشر وعاداتهم إلا أن التفسير الإسلامي للقانون هو خلاف ذلك وعبثاً نحاول أن نجد أصولاً واحدة تلتقي فيها الشريعتان الشرقية والغربية (الإسلامية والرومانية) كما استقر الرأى على ذلك. إن الشريعة الإسلامية ذات الحدود المرسومة والمبادئ الثابتة لا يمكن إرجاعها أو نسبتها إلى شرائعنا وقوانيننا لأنها شريعة دينية تتغير أفكارنا أصلاً»<sup>(١)</sup>.

ولو لم يكن هذا التميّز في المرجعية الدينية للفقه الإسلامي، وفي الضوابط الإلهية لاجتهادات فقهاء الإسلام، وفي الفلسفة الشرعية لتقنيّن فقه المعاملات الإسلامي - لاستعار المسلمين مدونة «جستنيان» - في القانون الروماني - مع أخذهم من الرومان تدوين الدواوين منذ عصر الفاروق عمر بن الخطاب.

(١) (القانون والمجتمع) بحث منشور بكتاب (تراث الإسلام) ص ٤١١، ٤٣١، ٤٣٨. ترجمة جرجيس فتح الله. طبعة بيروت سنة ١٩٧٢.

لكن هذا التمييز هو الذي صرف المسلمين عن استعارة القانون الروماني - المفصل والمబوب والمنظم - وهو الذي حفز العقل المسلم إلى الإبداع الفقهي، واستنفر طاقات الفعالية لدى فقهاء المسلمين، حتى بُنوا ذلك الصرح الإسلامي في فقه المعاملات.. وهو صرح دائم التجدد والارتفاع والاتساع بتوالي المستجدات في واقع الحياة وشئون العمران.

■ كذلك ميزت نظرية الاستخلاف الإسلامية آفاق «العمران الإسلامي» - وهو ما درجنا على تسميته بالحضارة الإسلامية - فشملت هذه الآفاق الدين مع الدنيا، جاعلة الدين واحداً من الضرورات التي يتأسس عليها العمران.. فمقومات العمران ليست الدين وحده، وأيضاً ليست متحررة من الدين ولا منفصلة عنه.. ولقد حفز هذا التمييز فعاليات الإبداع في العقل المسلم، فاستخلص من النصوص الشرعية التي تواترت تواتراً معنوياً - مبحث «مقاصد الشريعة»، الشامل لـ«الضرورات» - وهي التي لابد منها في قيام مصالح الدين والدنيا، وبدونها تختل استقامة المصالح، فتتهدى الحياة في الدنيا، والنجاة والنعم في الآخرة..

وهذه الضرورات هي خمس:

- ١- الحفاظ على الدين، وإقامته تهذيباً للنفس، وسياسة للدنيا بشرعه.
- ٢- والحفاظ على الإنسان، خليفة الله - سبحانه وتعالى - في استعمار الأرض.

٣- والحفظ على العقل البشري، ملكرة يحصل بها الإنسان الصواب البشري ليزامل الصواب الذي جاء به الوحي في هداية الإنسان.

٤- والحفظ على النسب والعرض: تلبية للفطرة الإنسانية السوية، وتنمية لعوامل الاختصاص الحافزة على السعي والإبداع.

٥- والحفظ على المال، بما يعنيه من حل الكسب، ورشد الإيقاع، وخبر الاستثمار، والتكافل الجامع بين جسد الأمة، المستخلفة عن الله في التمتع بالأموال والثروات.

ومع «الضرورات» - وتاليًا لها في مقومات العمران الإسلامي - تأتي «ال حاجات»، وهي التي يتوقف على وجودها «التوسيع»، ورفع الضيق المؤدي في الغالب إلى الخرج والمشقة».

وبعد «الضرورات» - وتاليًا لها في هذه المقومات - تأتي «التحسينات» التي يؤدي وجودها وتحقيقها إلى زينة العمران وكماله بمحاسن العادات<sup>(١)</sup>.

والمتأمل في هذا البحث الإسلامي في مقاصد الشريعة يجد نفسه أمام نظام لمقومات العمران الإسلامي.. حفز العقل الإسلامي على بلورته وصياغة معالمه - استخلاصاً

(١) الشاطئي (المواقف في أصول الأحكام) ج ٢ ص ٤ - ٦ تحقيق محبين الدين عبد الحميد طبعة القاهرة مكتبة ومطبعة محمد على صبيح - بدون تاريخ وانظر كذلك - عبد الوهاب حلاق (علم أصول الفقه) من ٢٠٠ - ٢٠٠ طبعة دار القلم - الكويت - سنة ١٩٧٢ م

واستنباطاً من النصوص المتواترة توافرًا معمليًا - تميّز التصور الإسلامي - في الاستخلاف - بالعلاقة الجامحة والعروة الوثقى بين المرجعية الدينية وبين الإبداع الإنساني في إقامة العمران البشري.

وبدون هذا التميّز في التصور، ما كان العقل المسلم ليجد الدافع والحفز على إبداع هذا النمط الخاص في مقومات العمران.

\* ولتعزيز التصور الإسلامي في علاقة «اللطف الإلهي» بـ«الإبداع البشري»، وتزامن «هداية السماء» مع «العقل الإنساني»، وتساند «الكتاب» - وفيه الإصابة التي جاءت بها الرسالة السماوية - مع «الحكمة» التي هي «الإصابة في غير النبوة»<sup>(١)</sup> - لتعزيز هذا التصور الإسلامي - على هذا التحو - قامت في الفكر الإسلامي الحوافز والدوافع لإبداع «عقلانية إسلامية مؤمنة» فإذا كانت «عقلانية اليونان» لم تلتزم الإيمان الديني: فلأنها كانت ثمرة لبيئة خلت من «الوحى» وـ«النقل» الديني؛ وإذا كانت «عقلانية النهضة الأوروبية الحديثة» قد تهجمت نهج العقلانية اليونانية في التحرر من الدين: فلأنها كانت رد فعل مناهضًا للاهوت ناصلب العقل والعقلانية أشد العداء..

لكن الحال الإسلامي - في هذا الأمر - قد كان مختلفاً كل الاختلاف..

(١) ففي رواية البخاري: «الحكمة الإصابة في غير النبوة»

فالمعجزة الإسلامية - القرآن الكريم - لم تأت - كالمعجزات المادية للخالين من الرسل - لتدهى العقل وتعجزه وتشل فعالياته، وإنما جاءت لتحفظه على النظر والتفكير والتدبر والتفقه ليفقهها، ويدرك أسرار إعجازها، ويميز متشابهها من محكمها، وليفقهه - أيضاً مع آياتها - آيات الله في الأنفس والأفاق. فهي - لذلك - معجزة عقلية، تستنفر العقل لل فعل، وتحتكم إليه في الفقه، وتعينه على معرفة ما لا يستطيع - لنسبية إدراكه - أن يستقل بمعرفته من نباً الغيب والأحكام التعبدية في الدين.

ولذلك كان حفظ هذا التصور لفلسفه الإسلام على أن يبدعوا فلسفه تقييم البراهين العقلية على صدق الإيمان الديني لا فلسفه تنقض الإيمان الديني، وتحل الميتافيزيقا محل الدين - فلسفه عرفت «العقلانية المؤمنة» - لأول مرة في تاريخ الفلسفات - أداة إقامة البراهين على العقائد الدينية - كما حدث في علم التوحيد الإسلامي: علم الكلام - الذي هو فلسفه الإسلام.

كما حفظ هذا التصور فلسفه الإسلام على أن يبدعوا في «المعرفة» نظرية تفرد بها حضارتنا دون غيرها من الحضارات... فلم يقفوا - كما صنع فلسفه الغرب - بمصادر المعرفة عند «عالم الشهادة» وحده، و«الواقع والكون» دون سواه - قاصرين المعرفة الحقة والحقيقة المعرفية على هذا المصدر المنظور وحده - وإنما اعتمد فلسفه الإسلام - لمصادر المعرفة - كتابي الله - سبحانه وتعالى - كتابه المسطور، بآياته المقرؤة.. وكتابه المنتظر، بآياته المبئوثة في الأنفس والأفاق، فتكمالت

فى هذه النظرية مصادر المعرفة، وتوازنـت، عندما قامـت على ساقـين جامـعتـين لمصـادر مـعـارـف «الـغـيـب» وـ«الـشـهـادـة»... وكـذـلـكـ كانـ التـكـامـلـ فىـ «ـسـبـلـ المـعـرـفـةـ»ـ عندـ فـلـاسـفـةـ الـإـسـلـامـ.

فـعلـىـ حـيـنـ وـقـفـ التـصـورـ «ـالـوـضـعـىـ وـ«ـالـمـادـىـ»ـ فـىـ الـحـضـارـةـ الـغـرـبـيـةـ.ـ يـسـبـلـ الـمـعـرـفـةـ عـنـدـ «ـالـعـقـلـ»ـ وـ«ـالـتـجـرـبـةـ»ـ وـحـدـهـمـاـ.ـ وـوـقـفـ التـصـورـ «ـالـبـاطـنـىـ وـ«ـالـغـنـوـصـىـ»ـ<sup>(١)</sup>ـ عـنـدـ «ـالـذـوقـ»ـ وـ«ـالـهـبـةـ»ـ وـحـدـهـمـاـ.ـ قـاـنـ قـلـاسـفـةـ الـإـسـلـامـ الـذـيـنـ عـبـرـواـ بـحـقـ عـنـ هـذـاـ التـصـورـ الـإـسـلـامـىـ.ـ قـدـ اـعـتـمـدـواـ فـىـ سـبـلـ الـمـعـرـفـةـ.ـ أـرـبـعـ هـدـاـيـاتـ وـسـبـلـ لـتـحـصـيلـ الـمـعـرـفـةـ الـإـنـسـانـيـةـ،ـ هـىـ:ـ «ـالـعـقـلـ»ـ،ـ وـ«ـالـنـقـلــ وـ«ـالـوـحـىـ»ـ وـ«ـالـتـجـرـبـةـ»ـ،ـ وـ«ـالـوـجـدـانـ»ـ وـهـىـ سـبـلـ لـاـ تـعـمـلـ فـرـادـىـ،ـ مـعـزـوـلـاـ كـلـ مـنـهـاـ عـنـ الـأـخـرـينـ،ـ وـانـمـاـ تـكـامـلـ عـلـىـ النـحـوـ الـذـىـ تـصـبـحـ فـيـهـ مـنـظـومـةـ وـاحـدـةـ،ـ فـتـكـونـ عـقـلـانـيـتـهاـ مـؤـمـنـةـ.ـ وـنـقـلـهـاـ مـؤـسـسـاـ عـلـىـ الـعـقـلـانـيـةـ الـمـؤـمـنـةـ.ـ وـتـجـرـيـتـهاـ لـوـنـاـ مـنـ «ـالـعـلـمـ النـافـعـ»ـ الـذـىـ هـوـ عـبـادـةـ تـنـمـىـ خـشـيـةـ الـعـلـمـاءـ لـهـ يـتـمـاءـ اـكـتـشـافـهـمـ لـلـأـسـرـارـ الـتـىـ أـوـدـعـهـاـ.ـ سـبـحـاتـهـ.ـ فـىـ الـمـخـلـوقـاتـ *(إـنـمـاـ يـخـشـىـ اللـهـ مـنـ عـيـادـهـ الـعـلـمـاـ)*ـ [ـنـاطـرـ ٢٨ـ].ـ كـمـاـ يـصـبـحـ «ـوـجـدـانـهـ»ـ مـلـكـةـ تـضـيـفـ إـلـىـ سـبـلـ الـمـعـرـفـةـ الـأـخـرـىـ.ـ بـدـلـاـ مـنـ أـنـ تـنـكـرـهـاـ وـتـتـنـكـرـ لـهـاـ.ـ كـمـاـ هـوـ حـالـهـاـ عـنـدـ أـهـلـ الـبـاطـنـ وـالـغـنـوـصـ.

(١) الغنوصية نسبة إلى «غنوصيـنـ»ـ أـىـ الـمـعـرـفـةـ.ـ نـزـعـةـ فـلـسـفـيـةـ وـديـنـيـةـ،ـ اـرـدـهـرـتـ فـيـ الـمـنـاخـ الـحـضـارـىـ الـهـلـبـيـنـىـ وـهـىـ قـائـمـةـ عـلـىـ أـنـ «ـالـمـعـرـفـةـ»ـ هـىـ طـرـيقـ الـخـلاـصـ.ـ وـهـىـ نـزـعـةـ باـطـنـيـةـ حلـولـيـةـ.ـ أـسـهـمـتـ فـيـ تـكـوـينـ مـعـالـمـهاـ الـإـشـرـاقـيـةـ الـفـارـسـيـةـ الـقـدـيمـةـ،ـ وـالـقـبـالـةـ الـإـسـرـانـيـلـيـةـ.ـ وـهـىـ لـاـ تـعـتـمـدـ النـقـلـ أـوـ الـعـقـلـ بـقـدـرـ مـاـ تـعـتـمـدـ الـذـوقـ وـمـجـاهـدـاتـ الـتـجـرـبـةـ الـذـانـيـةـ.

تلك هي حقيقة الإبداع الإسلامي في الفلسفة الإسلامية.. وفي العقلانية المؤمنة.. وفي تظرية المعرفة المتميزة.. وهو إبداع حفز إليه ودعا له واستنفر العقل المسلم لصياغة بنائه تميز التصور الإسلامي للعلاقة بين مصادر المعرفة، والروابط بين سبل تحصيلها.. تميز هذا التصور الإسلامي عن نظائره الأخرى، مادية كانت أو باطنية.

وإذا كانت هذه الفلسفة الإسلامية المتميزة قد تبلورت في «علم التوحيد - الكلام - الإسلامي» انتلاقاً من القرآن الكريم، وامتثالاً لأوامره بالتعقل والتفكير والتدبر والنظر والفقه.. واستجابة لحاجات العقيدة الإسلامية في مواجهة التحديات الدينية والفلسفية التي ظلت قائمة في إطار الدولة الإسلامية - بعد الفتوحات - إعمالاً لمبدأ «لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ» [النفرة ٢٥٦].. وهو إنجاز فلسفى سبق ترجمة الفلسفة اليونانية إلى العربية بأكثر من قرن من الزمان.. فإن ترجمة المسلمين لما ترجموا من فلسفة اليونان لم يكن القصد منها جعل هذه الفلسفة اليونانية فلسفة للمسلمين، ولا إحلالها محل علم التوحيد الإسلامي.. وإنما كانت هذه المترجمات الفلسفية «سلاحاً - عقلاً - يونانياً» استعان به المسلمون في مواجهة «الغنوصية - الباطنية» التي امتنجت فيها مواريث فارسية إشراقية، بباقيا إسرائيلية، بالأفلاطونية والأفلوطينية<sup>(١)</sup>.. وكانت هذه «الغنوصية»

(١) الأفلاطونية نسبة إلى الفيلسوف اليوناني أفلاطون (٤٢٧ - ٣٤٧ ق.م) ولقد أسهمت نظريته في عالم المثل في تكوين الفلسفة الإشراقية.. أما الأفلوطينية فنسبة إلى أفلوطين (٢٠٤ - ٢٧٠ م) الذي كان إسهامه أكبر في الفكر الغنوصي والباطني.

هي الخطأ الأشد في مواجهة الإسلام، تهدى نقاوه، وتحاول أن تصنف معه ما صنعت مع التنصريات التي تحولت - يسبب هذه «الغنوصية» - إلى فلسفة حلولية ومجموعة من الأسرار الباطنية، ترمي إليها «طقوس» هي أقرب إلى الوثنية منها إلى التوحيد!

ولما كان أهل الباطن والغنوص - في ذلك التاريخ - يحترمون منطق اليونان وفكير اليونان أكثر من احترامهم منطق القرآن وفكير الإسلام - كحال المتغيرين في عصرنا! - فلقد استعان فلاسفة الإسلام على كسر شوكة «باقطيتهم» بفلسفة اليونان، وبعقلانية أرسطو (٣٢٢ - ٣٨٤ ق.م) بالذات!

فابن سينا (٣٧٠ - ٩٨٠ هـ / ١٠٣٧ - ١٠٤٢ هـ) - وهو من أوائل وأكابر الذين بسطوا للفلسفة اليونانية - في تراثنا - الموسوعات الكبرى - مثل (الشفاء) و(اللواحق) - يقول إنه قد بسط هذه الفلسفة لا باعتبارها الفلسفة الحقة، وإنما «هي كتب الفناء للعاميين من المتكلمسة المشغوفين بالمساندين»<sup>(١)</sup>، اللذانين أن الله لم يهد إلا إبراهيم، ولم ينزل رحمنه سواهم!

وبتبه على أنه قد نظر في هذه الكتب انتقادات وإضافات يعرف المتخصصون مقاصدتها في «إكمال ما أرادوه وقصروا فيه ولم يبلغوا أربיהם منه» مع المجاهرة «بمخالفتهم في الذي لم يمكن الصبر عليه»!

(١) تيار في الفلسفة اليونانية، ينحو نحو الأرسطية

ثم يعلن لأصحابه أنه لا يعتبر هذه الفلسفة اليونانية - (التي قدمها في «الشفاء» وفي «الواحد») - فلسفته المعبرة عن آرائه.. فيقول لهم: «ولكنكم - أصحابنا - تعلمون حالنا في أول أمرنا وأخره، وطول المدة التي بين حكمنا الأول والثاني تثق بأكثر ما قضيناها وحكمنا به واستدركناه، ولا سيمان في الأشياء التي هي الأغراض الكبرى.. ولما كانت الصورة هذه أحببنا أن تجمع كتابا يحتوى على أمهات العلم الحق الذى استتبطه من نظر كثيرا.. وفکر مليا.. ولم يكن من جودة الحدس بعيدا.. فمن أراد الفلسفة على ما هي بالطبع، وعلى ما يوجه الرأى الصريح الذى لا يراعى فيه جانب الشركاء فى الصناعة فعلية بكتابى (الفلسفة المشرقية) وأما العامة - من مزاولى هذا الشأن - فقد أعطيناهم فى «كتاب الشفاء» ما هو كثير لهم وفوق حاجتهم.. وسنعطيهم فى «الواحد» ما يصلح لهم، زيادة على ما أخذوه»<sup>(١)</sup>

وانتلاقاً من هذه الحقيقة الهامة - التي تخفي على الكثرين - قطع المستشرق الألمااني «بكر» (كارل هيترش Becker, C.H ١٨٧٦ - ١٩٣٩ م) بأن المسلمين إنما ترجموا الفلسفة اليونانية لمواجهة خطر «الباطنية - الغنوصية»، التي كانت تتحدى الإسلام، وليس لتكون فلسفة الإسلام.. فيقول: «إننا نرى كفاح المسيحية من أجل استقلالها وتوكيد ذاتها بآراء الروح اليونانية المجسدة في «الغنوص»، يتكرر من جديد في الإسلام، في القرون الأولى..

(١) أورد هذا النص المستشرق الإيطالي «ليليو» في بحثه (محاولة المسلمين إيجاد فلسفة شرقية) - وهو منشور - بترجمة د. عبد الرحمن بدوى - في كتاب (التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية) ص ٢٧٨ - ٢٨٢. طبعة القاهرة ١٩٦٥ م.

فالإسلام كان معادياً للروح الهلينية<sup>(١)</sup>، والمعيبة الرئيسية للقرآن هي أنه كان يؤثر تأثيراً مصادراً للروح الهلينية. في عصر تغلغلت فيه الهلينية. وفي اللحظة التي تخطى فيها الإسلام حدود مهده الأول، بدأ الصراع والتصادم. فت تكونت جبهة كفاح فريدة في بابها، فالدولة والذهب الديني الرسمي يسيران هنا، كما يسيران في كل مكان، جنباً إلى جنب وفي وصف واحد لكنهما في كفاحهما ضد «الغنوص»، الذي لا يعترف لأحد بسلطان، يهيبان بالروح اليونانية الحقيقية (الفلسفة اليونانية) كي تساعدهما.

لقد كان الغنوص يحارب الإسلام دينياً وسياسياً. وفي هذا النضال استعان الإسلام بالفلسفة اليونانية. فكان الإسلام الرسمي قد تحالف إذن مع التفكير اليوناني والفلسفة اليونانية ضد «الغنوص». ومن هنا نستطيع أن نفسر حماسة الخليفة المأمون (١٧٠ - ٢١٨هـ / ٨٣٣ - ٧٨٦م) للعمل على ترجمة أكبر عدد ممكن من مؤلفات الفلاسفة اليونانيين إلى العربية. وقد اعتاد الناس أن يفسروا هذا - حتى الآن - بارجاعه إلى ميل المأمون إلى العلم وحبه له. ولو كانت المسألة مسألة حماسة للعلم ورغبة خالصة في تحصيله فحسب، لكان «هوميروس»<sup>(٢)</sup> أو أصحاب المأسى من بين من ترجمت كتبهم أيضاً، لكن الواقع هو أن الناس لم يحفلوا

(١) الهلينية هي حضارة الإغريق، ومثلهم وفلسفتهم ونطع معيشتهم: أي التموج اليوناني القديم في النظرة إلى الكون والحياة، والعلاقات الإنسانية، ومكونات العقل، ومعايير السلوك، ومنظومة القيم.

(٢) أشهر شعراء الإغريق (القرن السادس قبل الميلاد). وهو صاحب «الإلياذة» و«الأوديسة». وهو من أكثر ملاحم الشعر الإغريقي شهرة وتأثيراً.

بها، ولم يشعروا بحاجة ما إليها. لقد ترجمت كتب الأطباء للحاجة العملية إليها. ولعل ترجمة كتب أرسطو أن تكون قد نشأت - بالضرورة - عن حاجة عملية كذلك»<sup>(١)</sup>.

فتتصوّص القدماء ودراسات المعاصرین شاهدة على أن الفلسفة الإسلامية، والعقلانية الإسلامية، ونظرية المعرفة الإسلامية، جميعها أنساق فكرية متميزة عن نظائرها في الحضارات الأخرى.. وتميز التصورات الإسلامية، وخصوصية الحضارة الإسلامية هي التي حفزت العقل المسلم إلى فعالية الإبداع المتميّز في هذه الميادين.

■ بل إن هذا التميّز في التصورات، والخصوصية في الحضارة، والتي أثمرت إبداعاً متميّزاً في الفلسفة.. والعقلانية.. ونظرية المعرفة - قد حفز العقل المسلم إلى التطلع نحو «المنطق» متميّز عن المنطق الأرسطي - رغم الاستقبال المُرحب الذي لقيه هذا المنطق في حضارة الإسلام - . قال الإمام الشافعى (١٥٠ - ٤٢٠هـ / ٧٦٧ - ٨٢٠م) وشیخ الإسلام ابن تیمیة (٦٦١ - ٧٢٨هـ / ١٢٦٢ - ١٢٢٨م) قد تطلعوا إلى بناء منطق إسلامي، وذلك بعد تقدّهما للمنطق الأرسطي، وتقرير الشافعى ارتباط «المنطق» بـ«اللغة» وـ«العقيدة».. ومن ثم خطل وخطأً تبني منطق أثمرته «اليونانية» وـ«الوثنية» ليكون ميزان النظر في حضارة لغتها «العربية» وعقيدتها «التوحيد»<sup>(٢)</sup>.. وتقرير ابن تیمیة تقدير

(١) يكر - بحث (وارث ووارث) - منشور في المصدر السابق ص ٧-١٥.

(٢) د. على سامي النشار (مناهج البحث عند مفكري الإسلام) ص ٣٧٨ طبعة القاهرة سنة ١٩٦٧م.

المنطق الأرسطى للفطرة الإسلامية بقوانين صناعية متكلفة في «الحد»<sup>(١)</sup> و«الاستدلال»... وعجزه عن الوفاء باتجاه الإسلام إلى الوفاء بالحاجات الإنسانية المتغيرة<sup>(٢)</sup>... وذلك فضلاً عن غير الشافعى وابن تيمية من مقاد هذا المنطق الأرسطى... ناهيك عن الجهود التي أبدعها المسلمون - متكلمين، وأصوليين، وفقهاء - في إبداع قواعد منهج إسلامي بديل، يعتمد على الاستقراء، وليس على مجرد القياس... وهي الجهود التي توجت بتبلور المنهج التجريبى، الذى طوى صفحة المنطق الأرسطى طيباً كاملاً<sup>(٣)</sup>.

حدث ذلك النقد... والإبداع للبديل المنطقى لتميز المنطلقات والتصورات الإسلامية عن نظيرتها اليونانية... فكان هذا التميز هو داعية الفعالية... والحافز على الإبداع.

■ ولمخالفة التوحيد الإسلامي للوتنية اليونانية... ولأن هذا التوحيد قد طبع حضارتنا الإسلامية بطابعه، تزهت أداب الأمة وفنونها عن استخدام رموز الوثنية في أدابها وفنونها. فشاعت في أدابنا وفنوننا روح التوحيد، ورموز الواقع، والإشارات إلى تاريخ الأمة وواقع مسيرتها الحضارية... وكان إعراضها عن ترجمة ملاحم الإغريق وأساطيرهم، تلك التي تجسدت فيها وثنيتهم وصراعات معبداتهم، وتصوراتهم التي ألهت الأبطال!

(١) الحد - في القضية المنطقية - هو أحد طرفي القضية - المحمول أو الموضوع - وفي القياس هو الطرف الأكبر أو الأوسط أو الأصغر فيه... والحد - في العربية - هو التعريف، أي القول الدال على ماهية الشيء.

(٢) المصدر السابق، ص ٣٧٩

(٣) في المصدر السابق دراسة وافية لهذا الموضوع.

ولعل المقارنة بين الإبداع الإسلامي للإشارات والرموز العربية الإسلامية في أدابنا وفنوننا التراثية، وبين المحاكاة والتقليد لدى أدبائنا المعاصرين الذين تغربوا - المحاكاة والتقليد - للرموز التوراتية والإنجيلية والغربية - من مفردات «نشيد الإنشاد» إلى الشاعر الإنجليزي إليوت (١٨٨٨ - ١٩٦٥م)، لعل هذه المقارنة أن تكون شاهداً على فعل التميز الحضاري في الإبداع والفاعلية، و فعل التبعية الحضارية في كسل التقليد والمحاكاة!

فالتميز الحضاري العربي الإسلامي هو الذي أشاع روح العروبة ورموز الإسلام في أداب الأمة وفنونها، ولو لواه، لما كان هذا الإبداع العربي الإسلامي المتميز في هذا الميدان.

■ وحقائق العلم الطبيعي: مشترك إنساني عام: لأنها - ك موضوعاتها - لا تتغير بتغير الحضارات، ولا تتلون باختلاف عقائد الباحثين فيها.. ولذلك أخذ العرب والمسلمون هذه العلوم الطبيعية عن الإغريق والهنود.. وبدأت الترجمة إلى العربية بعلوم الصنعة في النصف الثاني من القرن الهجري الأول - نقلًا عن مدرسة الإسكندرية بريادة الأمير الأموي خالد بن يزيد (٩٠هـ/٧٠٨م) -

لكن التصور الإسلامي المتميز لمكانة الإنسان في الكون ك الخليفة لله - سبحانه وتعالى - وهو التصور الذي يجعل من كل أفعال الإنسان في سائر ميادين العمran عبادة لله، قد ميز فلسفة العلوم الطبيعية في الحضارة الإسلامية، وإن لم يميز حقائقها وقوانينها تمييزاً كيبياً ونوعياً... فتميزت دوافع البحث فيها، فلم

تعد مجرد استجابة لتلبية الحاجات الدينية، وإنما مارسها العلماء باعتبار ممارساتهم لها طاعة لأمر الله - سبحانه وتعالى - بالنظر في آيات الله في الخلق والأنفس والأكون. وكانت اكتشافاتهم لأسرار الله في الكون المادي آيات وظفواها في دعم الإيمان الديني بخالق هذه الآيات، والمعين لهم على اكتشافها. فكان التقدم في اكتشاف أسرار الخليقة تنمية لخشية الله، وبرهنة على الإيمان الديني، وليس تجبراً إنسانياً يغري بإحلال العلم مكان الدين، كما كان الحال مع العلم الغربي في سياق الحضارة الغربية.

ذلك كان الضبط الإسلامي لتوظيف حقائق وقوانين وكشف هذه العلوم. ضبطها بأخلاقيات الإسلام، وحياطتها بقيمه، وتوجيهها لتحقيق المقاصد الشرعية التي جاء بها الدين. ومن هنا جاء الإبداع الإسلامي المتميز حتى في ميدان العلوم الطبيعية التي لا تتمايز حقائقها باختلاف الحضارات.. وتجلى هذا التميز في اجتماع العلم الديني والعلم الإنساني والعلم الطبيعي في ممارسات العالم المسلم الموسوعي، فانعكست فلسفة المنهاج الإسلامي الشامل في الموسوعية التي تجاورت فيها وتكاملت ألوان العلم.. كما انعكس هذا التميز في فن التأليف، الذي أشاع في مؤلفات العلم الطبيعي روح الدين حتى كأنها مؤلفات في علوم الدين!

ففي الحضارة الغربية - إن في جاهليتها الإغريقية أو في نهضتها الحديثة - أدت الروح المادية والفلسفية الوضعية إلى

إسهام العلم الطبيعي في تكوين «العقلية الملحدة»، وذلك دون أن يكون الإلحاد من مقاصد مباحث تلك العلوم، وذلك خلال دراستها للعالم وكأنه عالم بلا خالق، ومن خلال تناولها للمادة وظواهرها انتلاقاً من الأسباب المادية وحدها، دونما إشعار للدارس والقارئ بأن هناك قوة غير مادية ولا ملموسة وراء هذه الأسباب المادية الملموسة.

لكن هذه العلوم ذاتها، بحقائقها وقوانينها، يمكن أن يقال - دون مبالغة - إنها قد تدبّرت في السياق الحضاري الإسلامي، فهى قد درست، وتم إبداع المسلمين بقوانينها، تحقيقاً لفريضة إلهية تدعو إلى النظر في خلق السموات والأرض، وليس التماسًا لسبل تناهض الدين وتزعزع الإيمان، وهي قد عرضت حقائقها وقوانينها، لا كرهان على إمكانية استغفاء العقل بالعلم عن «السمعيات» و«الغيبيات»، وإنما باعتبار أنها خطوة على درب العلم الإنساني الممتد إلى غير حدود، والذى هو نسبي، بالقياس إلى العلم المطلق والكلى والمحيط الذى استأثر به الله - سبحانه وتعالى - **﴿وَمَا أُوتِيْتُمْ مِنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا﴾** [الإسراء: ٨٥]، **﴿وَلَوْفَقَ كُلُّ ذي عِلْمٍ عَلَيْمًا﴾** [يوسف: ٧٦]، حتى لقد رأينا مؤلفات علماء هذه العلوم - في حضارتنا الإسلامية - تعرّض للظواهر والحقائق والقوانين بروح الفقهاء والمتكلمين.. يبدئون بحمد الله، والصلوة والسلام على رسوله.. وكذلك ينتهون.. ويؤكدون أن «الله أعلم»، كلما فتح الله عليهم بفتح علمي جديد!

فالتيشاى (٥٨٠ - ١١٨٤ هـ / ١٢٥٣ م) عندما يكتب فى «الجيولوجيا» كتابه (أزهار الأفكار فى جواهر الأحجار) يفتتحه بـ «الحمد لله بسم الله الرحمن الرحيم وبه نستعين»<sup>(١)</sup>. كما يصنع الفقهاء والمتكلمون المسلمين. وكذلك يصنع كل علماء العلوم الطبيعية فى حضارتنا الإسلامية، والذين كان الكثيرون منهم علماء فى علوم الشريعة أيضاً، فقهاً، وكلاماً، وتفسيراً، وحديثاً، بل ومتصوفة، يعيشون - مع تجارب العلوم الطبيعية - تجارب المتصوفة، وما فيها من رياضات روحية ومجاهدات!

فابن رشد (٥٢٠ - ١١٢٦ هـ / ١١٩٨ م) كان الناس يفرزون إلى فتواه فى الفقه كما يفرزون إلى فتواه فى الطب. فهو الطبيب المجرب، والفقير الأصولى المتكلم الحكيم، وصاحب «الكليات» - فى الطب - و«بداية المجتهد ونهاية المقتضى» - فى الفقه - و«فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال» - فى تدين الحكمة وتفاسير الشريعة - و«مناهج الأدلة فى عقائد الملة» - فى علم الكلام والتوحيد.

وابن سينا (٣٧٠ - ٩٨٠ هـ / ١٠٣٧ م) كان «الشیعی الرئیس» فى «الشرعی» وفى «المدنی»... فى «الإلهیات» وفى «الطبیعیات»... فى «التصویف» وفى «التبات والحيوان» و«اللهیئة» جمیعاً. فمن آثاره فى الطب «القانون»... وفى الحکمة والإلهیات «الشفاء» و«المعاد» و«أسرار الحکمة

(١) انظر ص ٣٧ من هذا الكتاب - تحقيق د. محمد يوسف حسين، د. محمود يوسف حسين  
خفاجة - طبعة القاهرة سنة ١٩٧٧ م

المشرقية»... وفي التجريب والطبيعة «النبات والحيوان»، و«الهيئة» و«أسباب الرعد والبرق»... إلخ.

والبغدادي: أبو منصور عبد القاهر بن طاهر (٤٢٩هـ / ١٠٣٧م) - وهو الذي اشتهر بإبداعاته المتميزة في أصول الدين - كان المبرز في الحساب... وفي الهندسة... حتى لقد قالوا إنه كان يدرس في سبعة عشر فناً! ومن آثاره «أصول الدين» و«تفسير القرآن» و«معيار النظر» و«التكاملة في الحساب» و«رسالة في الهندسة»... إلخ.

والخيم: أبو الفتح عمر بن إبراهيم (٥١٥هـ / ١١٢١م) كان اللغوي... والشاعر... والفيلسوف... والمؤرخ... والرياضي والفقير... والمهندس... والفلكي... والمتتصوف! ولقد بقى لنا من آثاره «مقالة في الجبر والمقابلة» و«شرح ما يشكل من مصادرات إقليدس» و«الاحتيال لمعرفة مقدارى الذهب والفضة في جسم المركب منهما» و«الرياعيات» و«الخلق والتکلیف»... إلخ.

والفخر الرازي: أبو عبد الله فخر الدين محمد بن عمر (٥٤٤هـ / ١١٥٠ - ١٢١٠م) كان الإمام في علوم الدين والدنيا جمیعاً. حتى لقد قال مؤرخوه: «إنه كان أوحد زمانه في «العقل... والمنقول... وعلوم الأولئ». ومن بين آثاره الكثيرة والجامعة لأقطار المعرفة وتخصصاتها، نجد «مفاتيح الغيب» - في تفسير القرآن الكريم - و«معالم أصول الدين» و«لوامع البینات في شرح أسماء الله الحسنى والصفات»، و«الخلق والبعث» - في التوحيد وأصول الدين - و«محصل أفكار

المتقدمين والمتاخرين» و«نهاية العقول» و«البيان والبرهان» - في الفلسفة - و«المباحث المشرقة» - في التصوف - و«السر المكتوم» - في الفلك - و«النبوات» - في النبوة والرسالة - و«النفس» - في علم النفس - و«كتاب الهندسة» و«كتاب مصادرات إقلیدس» - في الهندسة ... إلخ

هكذا أضاف الإبداع الإسلامي توازن وتكامل مصادر المعرفة، وتجسد هذا التوازن في العلم الإسلامي، وفي العقل الإسلامي، وفي التراث الإسلامي، وفي إبداع العالم الواحد من علماء الإسلام. فكان الاستعمال يجمع بين العلوم - «الشرعى» منها و«المدنى»، و«النظري» منها و«التجريبي» - عبادة وقربة إلى الله، وامتثالاً لأوامره وتكليفاته. فبالعلوم الشرعية تعرف المقاصد الإلهية في العمران البشري، وبالعلوم المدنية يقيم البشر العمران الذي استخلفهم خالقهم لإقامة في هذا الوجود، وفيهما معاً، وبهما جمِيعاً، يكتشفون آيات الله - سبحانه وتعالى - في الأنفس والأفاق. فيظل العلم - بهذا المنهج المعرفي المتميز - الباب المفتوح دائمًا وأبداً لاكتشاف الحقيقة في عالم الشهادة، ودعم قواعد الإيمان باليه وعالم الغيب!

فتدين العالم الطبيعي قد أثمر تدين فلسفة العلم الطبيعي.. فتدين دوافعه.. ومقاصده.. ووظائفه، عندما انضبطة بأخلاقيات وقيم وحدود الإسلام. فكانت إضافة إسلامية، وابداعاً إسلامياً، أثمره التمايز الحضاري، الذي هو الصبغة الإلهية لحضارة الإسلام.

ولولا ذلك التمايز الحضارى لوقف المسلمين فى العلم  
الطبيعي عند حدود الإضافات الكمية، ولما أضافوا هذه  
الإضافة الكيفية والتوعية، التى تفردت بها حضارتهم بين  
الحضارات.

تلك إشارات إلى نماذج من التطبيقات التاريخية، فى  
حضارتنا الإسلامية. تقوم شواهد للبرهنة على أن الإبداع الفاعل  
والفاعلية المبدعة إنما هي ثمرة طبيعية للإحساس بالفرادة  
والخصوصية.. فمع الخصوصية يشعر الإنسان بالحاجة إلى ما  
ليس موجوداً لدى الآخرين.. وهذه الحاجة هي ألم الاختراع،  
وداعية الإبداع، ومقدمة الفاعلية لدى الإنسان.. وهى الباعثة  
للهם التى يستنكر أصحابها الوقوف فى طابور التشبيه  
والتقليد والمحاكاة!

عندما جاءت الغزوـة الاستعمـارية الغـربـية الحديثـة إلى بلـادـنا - بدـءـاً بـحملـة بـونـابـرت (١٧٦٩ - ١٨٢١م) عـلـى مـصـر (١٢١٢هـ / ١٧٩٨م) - جاءـت وهـى واعـية بـدـرـوـس الغـزوـة الصـلـيـبيـة (٤٨٩ - ١٠٩٦هـ / ١٢٩١م) الـتـى سـبـقـتـها. فـقـى الحـقـيـقـة الصـلـيـبيـة لم يكن لـدـى أورـبا الفـكـر ولا الحـضـارـة اللـذـان يـغـرـيـانـاـ بـالـتـبعـيـة لـهـم أو التـقـلـيد لـطـرـانـقـهـم فـي التـفـكـير والـحـيـاة.

فـقـرـسـانـ الإـقـطـاع الأـورـبـيـين الـذـين قـادـوـا الغـزوـة الصـلـيـبيـة، كـانـوا - كـمـا وـصـفـهـمـ القـارـسـ والـمـوـرـخـ الـأـمـيـرـ أـسـمـاءـ بـنـ مـنـقـدـ (٤٨٨ - ١٠٩٥هـ / ١١٨٨م). «كـانـوا بـهـانـمـ، لـا فـخـيـلـةـ لـدـيـهـمـ سـوـىـ القـتـالـ»<sup>(١)</sup>. ولـذـلـكـ، فـعـنـدـمـاـ أـزـالـتـ الفـرـوـسـيـةـ إـسـلـامـيـةـ - الأـيـوـبـيـةـ وـالـمـمـلـوـكـيـةـ - القـلـاعـ العـسـكـرـيـةـ لـلـقـرـسـانـ الصـلـيـبيـيـنـ، زـالـتـ كـلـ آـثـارـ تـلـكـ الغـزوـةـ الغـربـيـةـ مـنـ الشـرـقـ رـغـمـ اـمـتـادـهـاـ فـيـ رـبـوـعـهـ قـرـبـيـنـ مـنـ الزـمـانـ.

ولـقـدـ وـعـتـ الغـزوـةـ الغـربـيـةـ الحديثـةـ هـذـاـ الدـرـسـ. فـهـىـ قـدـ جـاءـتـناـ وـوـرـاءـهـاـ فـكـرـ النـهـضـةـ الأـورـبـيـةـ الحديثـةـ، وـقـوـةـ الثـورـةـ الصـنـاعـيـةـ. ولـذـلـكـ صـحـبـ بـونـابـرتـ - مـعـ الجـيـشـ وـالـمـدـعـ وـالـبـارـودـ - الـبـعـثـةـ الـعـلـمـيـةـ، وـالـمـطـبـعـةـ، وـالـصـحـيـفـةـ، وـشـعـارـاتـ الثـورـةـ الفـرـنـسـيـةـ عـنـ الحـرـيـةـ وـالـإـخـاءـ وـالـمـسـاـوـةـ، بـلـ وـالـأـزـيـاءـ الـمـطـرـزـةـ عـلـيـهـاـ أـلـوـانـ الـعـلـمـ

(١) (الاعتبار) ص ٦٤، ٦٥ تحقيق فـيلـيـبـ حتـىـ طـبـعـةـ بـرـسـتوـنـ - أـمـريـكاـ - ١٩٣٠م

الفرنسي، والتي حاول أن يخلعها على العلماء والوجهاء.. فلما تعذر ذلك خلعها على المتعاونين والعملاء!

وكان الدرس الذى وعته هذه الغزوة.. هي أن للنهاية الاقتصادية أجلًا عندما تتناقض مصالح الناهبين مع وعي الشعوب المستعمرة بمصالحها الوطنية في اقتصادياتها.. وأن للاحتلال العسكري أجلًا عندما يستفز الاحتلال الشعور الوطني والقومي والحضاري.. ولذلك فإن السبيل إلى تأييد التبعية، هو احتلال العقل، بإذابة سمات وسمات التميز الحضاري للعرب والمسلمين، حتى تصبح الحضارة الغربية النموذج الذي يسعون إلى محاكاته وتقليله، فتصبح بلادهم هامشًا للمركز الغربي في الأمان والاقتصاد، تربطها التبعية الفكرية إلى هذا المركز حتى بعد جلاء جيوش الاحتلال!

ومنذ ذلك التاريخ وحتى هذه اللحظات.. كان الصراع بين «التقليد» و«التجديد».. بين «المحاكاة» و«الفاعلية».. بين «الواحد» و«الموروث».. بين «التشبه» و«الابداع».. القاسم المشترك الأعظم والأعم في كل مدارس الفكر وتياراته بوطن العروبة وعالم الإسلام

فالتقليد والمحاكاة - سواء للموروث وحده.. أو للواحد دون سواه - هو مقبرة الفعالية والإبداع؛ لأنه المعطل لما كان بهما عند الإنسان.. بينما الإحساس بالخصوصية، والإيمان بالتميز، هما المفجران لطاقات الفعالية وملكات الإبداع لدى الإنسان..

ومنذ أن أذن الشيخ حسن العطار (١١٨٠ - ١٢٥٠هـ / ١٧٦٦ - ١٨٣٥م)<sup>(١)</sup> في الأمة - عندما اقترب من علماء الحملة الفرنسية.. وقارن تخلفنا العلمي بتقدمهم - فقال: «إن بلادنا لا بد أن تتغير، ويتجدد بها من العلوم والمعارف ما ليس فيها».. منذ ذلك التاريخ، والمصراع الفكري دائر حول «نموذج التغيير».. فالطار - ومدرسة الإصلاح الإسلامي - أرادوه تغييرًا تجديديًا «تتجدد به العلوم والمعارف».. بينما أراده الذين اتبهروا بالنموذج الغربي - وكان يومنـ يخطف بالأيصارا - أرادوه تغيير تقليد ومحاكاة للنموذج الحضاري الغربي.

■ فتزايد النفوذ الأجنبي في مصر مثلاً - وخاصة بعد حفر قناة السويس - صحبه دخول القانون الفرنسي شريعة للقضاء في المنازعات التي يكون الأجنبي طرفًا فيها، تقضى به محاكم فنصلية تتعدد بتنوع جنسية الأجنبي.. وكان ذلك مرحلة أفضت إلى نشأة المحاكم المختلطة (١٢٩٢هـ / ١٨٧٥م) التي يقضى فيها قضاة أجانب بالقانون الفرنسي، ولللغة الفرنسية، ثم عممت البلوى في (١٣٠٠هـ / ١٨٨٣م) عندما عم «كرومر» (١٨٤١هـ / ١٩١٧م) - عقب الاحتلال الإنجليزي لمصر - القانون الأجنبي في القضاء الأهلـ المصري.. فانفتح الباب للتقليد في القانون، وكان لا بد لذلك أن يصرف العقل المسلم عن التجديد والإبداع في فقه المعاملات الإسلامي، فبعزله عن المؤسسات الحقوقية

(١) من ملائمة المحدثين بين علماء الأزهر تولى مشيخة الأزهر (١٢٤٥هـ / ١٨٣٠م) وحتى وفاته

والقشرية والقضائية تحول إلى بضاعة ليس لها طالب في السوق، الأمر الذي يصرف عنها فعاليات الصناع وهم التجار! ■ وتنزيل الاستعانة بالخبراء الأجانب في مشاريع التحديث لم يقف «بالخبرة» عند الجوانب «التقنية» - على نحو ما كان الحال في البدايات - خاصة أن التجربة المصرية قد استعانت بمدرسة من الخبرة التقنية كان لخبرائها مدرسة في الفلسفة والفكر الاجتماعي، هم «السان سيمونيون» - أتباع الفيلسوف الفرنسي الاجتماعي الوضعي «سان سيمون» (1760 - 1825م).

ولقد انقلب الحال كلياً بعد السيطرة المباشرة للاحتلال. فبعد أن كانت كل البعثات العلمية التي تذهب إلى أوروبا تتخصص في العلوم العملية والطبيعية والمحايدة - العلوم الحكمية - علوم التمدن المدني - بعبارة رفاعة الطهطاوى (1216 - 1290هـ / 1801 - 1873م). وتطبيع المطبع المطابع ترجمات هذه العلوم مع أمهات آثار تراثنا الإسلامي في العقيدة والإنسانيات والأداب<sup>١١</sup>... قصر الاستعمار ببعثاتنا إلى الخارج على دراسة الدين والإنسانيات والاجتماعيات والأداب والفتون والتصوف والفلسفات... وحرم على هذه البعثات التخصص في كثير من العلوم الطبيعية والتقنية التي يحتاجها استقلالنا، وتتوقف عليها نهضتنا!

---

(١) الأمير عمر طوسون (البعثات العلمية في عهد محمد على وعياس وسعيد) ص ٢٣، ٢٤، ٢٢٩، ٢٢٦، ٢٢٣، ٢٢٢، ٢٢١، ١٦٣، ١٦٢، ١٦١، طبعة القاهرة سنة ١٩٣٤م ور. حمال الدين الشياب (تاريخ الترجمة والحركة الثقافية في عصر محمد على) الملحق الأول ص ٦ - ٢٨، طبعة القاهرة سنة ١٩٥١م.

■ وتخلفت في واقعنا الوطني دعوات تتبنى منهج التقليد للنموذج الغربي، فهو براق وجاهز، يغري بالمحاكاة ولقد بدأت هذه الدعوات في إطار تفر من أبناء الأقلية - والأقلية المارونية على وجه الخصوص - هاجروا إلى مصر، واحتضنهم سلطات الاحتلال، وأقاموا العديد من مؤسسات الفكر والثقافة والإعلام التي أخذت تبث نظريات الغرب في العلمانية والوطنية والقومية والفلسفة والنشوء والارتقاء والمجتمع والفنون والأدب. ونموذج التحرير للمرأة.

والي هذه المدرسة انضم «سلامة موسى» (١٣٠٥ - ١٣٧٧هـ/١٨٨٨ - ١٩٥٨م) - الذي أعلن أن مذهبة هو «الكفر بالشرق والكراهة له، والإيمان بالغرب والحب له، ولذلك، فلا بد لنا من أن نتفرنج.. فالتفرج هو عين الفضيلة ولننول وجهنا سطراً أورباً، فالرابطة الشرقية سخافة، والرابطة الدينية وقاحة، ونحن أكبر من أن نعتمد على الدين جامعاً تربينا»<sup>(١)</sup>

وعلى هذا الدرس - درب التقليد للنموذج الغربي في التقدم والنهوض - سار الدكتور طه حسين (١٣٠٦ - ١٣٩٣هـ/١٨٨٩ - ١٩٧٣م) - في حقبة تغريه وانبهاره بالغرب - فبعد أن انكر مصادر ومبررات ومنطقيات تميزنا الحضاري - الدين.. واللغة.. زاعماً «أن وحدة الدين، ووحدة اللغة، لا تصلحان أساساً للوحدة السياسية ولا قواماً لتكوين الدول».. ادعى أن مصر

(١) (اليوم والغد) ص ١٨٧، ١٨٨، ١٨٩، ٢٠١، ٢٠٠، ١٧٨، ١٧٩، ١٩٤، ١٩٥، ٢٠٥، طبعة القاهرة سنة ١٩٢٨م

«كانت دائمًا جزءًا من أوروبا في كل ما يتصل بالحياة العقلية والثقافية، على اختلاف فروعها وألوانها». وأن العقل الشرقي كان ولا يزال عقلاً يونانيًا. وأن القرآن والإسلام لم يغيروا من يونانيته، كما أن الإنجيل وال المسيحية لم يغيروا من يونانية العقل الأوروبي. وأن طريق النهضة «هي واحدة فذة ليس لها تعدد، وهي أن نسير سيرة الأوروبيين ونسلك طريقهم في الحكم والإدارة والتشريع. وأنه لا سبيل لنا إلى بعث موروثنا في نظم الحكم والإدارة والتشريع»<sup>١١</sup>.

■ لكن مدرسة الإصلاح الإسلامي والإحياء الديني، قد رفضت التقليد والمحاكاة للنموذج الغربي، في ذات الوقت الذي رفضت فيه الجمود والتقليد لفكرة وتجارب الأسلام. ودعت إلى أن نأخذ عن الغرب العلوم المدنية.. الطبيعية.. الدقيقة.. المحايدة، والتي تمثل حقائقها وقوانينها المشتركة الإنسانية العام، والتي أن نحيي ونجدد ونطور ونبذل في خصوصيتنا الحضارية التي ميزت أصالتنا عن مواريث الحضارات الأخرى، والتي يجب أن تميز معاصرتنا عن غيرها من المعاصرات.

■ فرفاعة الطهطاوى (١٢١٦ - ١٢٩٠ هـ / ١٨٧٣ - ١٨٠١ م) ذهب إلى باريس إماماً وفقيها للبعثة الدراسية التي ابتعثتها مصر إلى فرنسا (١٢٤٨ هـ / ١٨٢٦ م). لكنه كان أول عين للشرق على الغرب في تلك الحقبة من حقب التاريخ.

(١) (مستقبل الثقافة في مصر) من مصراً ص ١٦، ٣٦، ٤٥، ٢٩، ٣٦، ٣٧، طبعة القاهرة سنة ١٩٣٨ م

فهو تلميذ الشيخ حسن العطار - الذى أطلق صيحة الدعوة إلى التغيير والتجديد - والطار هو الذى رشحه إماماً لهذه البعثة، وأوصاه بأن يكتب مشاهداته فى بلاد الفرنسيس؛ ولذلك بدأ الطهطاوى تعلم الفرنسيسة منذ وطئت قدماه الباخرة فى ميناء الإسكندرية، وقبل إقلاعها إلى ميناء «مرسيليا».. فهو ذاہب ليبحث عن الحقيقة، ول يأتي بالحق من هناك ليقدمه إلى بلاد الإسلام

وكان الرجل محصناً ضد «الانبهار.. والدهشة» بما رأى فى باريس، ومالكاً لعناصر «رؤية نقدية»؛ لأنه لم يكن «تلميذاً» فى طور التكوين، وإنما كان أستاذًا، تخرج فى الأزهر، ومارس التدريس به، واستغنى بالدعوه والوعظ فى الجيش.. فكان نموذجاً لمن يطلع على «الجديد» دون أن «يبهره» كل «جديد»

ولذلك - وعلى الرغم من الفوارق بين «تخلف» الشرق و«تقدير» الغرب يومئذ - فإن الطهطاوى قد سبر غور النموذج الغربى فى التقدم، وحدد طلبتنا فى بضاعة ذلك التقدم، وتبه على ما فيه من باطل وضار، على النحو الذى مثلت فيه نظرته هذه «قانون التفاعل بين الحضارات»، والموقف الصهى الذى التزمته مدرسة الإحياء الإسلامى فى هذا الميدان..

أدرك الطهطاوى أن ما تحتاجه من أوربا هو علوم «المشتراك الإنسانى العام».. علوم التمدن المدنى.. علوم تطوير وتغيير الواقع المادى - لا تغيير النفس الإنسانية المسلمة - العلوم الطبيعية، والحقيقة، والمحايدة.. أدرك أن هذه العلوم هى بعينها - دون غيرها - التى سبق أن أخذتها أوربا عن حضارتنا

الإسلامية، وتطورتها... وأن تراثنا فيها حبيس خزائن الكتب، دون استخدام ولا تطوير. فدعا إلى التعلم على أوروبا في ميدان علوم هذا المشترك الإنساني العام «فالبلاد الإفرنجية مشحونة بأنواع المعرف والآداب التي لا ينكر انسان أنها تجلب الانس وتزيّن العمran معارف بشرية مدنية وعلوم حكمية عملية». فتوجه إلى الأزهر طالباً ادخال هذه «العلوم العملية والمعرف البشرية التي تزيّن العمran» لتدريس في الأزهر مع علومنا الإسلامية التي تمثل هويتنا وخصوصيتنا الحضارية ففيه المؤسسة الأزهرية «ينبغي أن تضيف إلى ما يجب عليها من نشر السنة الشريفة، ورفع أعلام الشريعة المنبقة معرفة سائر المعرف البشرية المدنية التي لها مدخل في تقدم الوطنية وإن هذه العلوم الحكمية العملية - التي يظهر الآن أنها احتجبة - هي علوم إسلامية، نقلها الأحاجي إلى لغاتهم من الكتب العربية، ولم تزل كتبها إلى الآن في خزائن ملوك الإسلام كالذخيرة»<sup>(١)</sup>.

أما في الدين، فإن القوم ليس لهم «من دين النصرانية إلا الاسم فقط» لأن فلسفتهم الوضعيّة والمادية جعلتهم لا يؤمنون إلا بـ«العقل» وـ«النوميس الطبيعية»، ولذلك فإن «كتب الفلسفة يأسراها - (اعندهم) - محشوة بكثير من البدع المخالفة لسائر الكتب السماوية». ولهم في الدفاع عنها حجج ليس من السهل معارضتها، ولذلك يجب التعمق في الكتاب والسنة قبل قراءة كتبها!

(١) الأعمال الكاملة لرفاعة الطهطاوي (جـ١ ص ٩١، ٥٣٣، ٥٣٤) دراسة وتحقيق د. محمد عماره طبعة بيروت سنة ١٩٧٣م

لقد رأى الطهطاوى وجهى عملة الحضارة الغربية كليهما،  
رأى «شموس العلم المدنى الذى لا تغيب» ورأى «ليل الكفر الذى  
ليس له صباح»!.. وصاغ تلك المعادلة شعراً قال فيه

أيوجد مثل باريس ديار

شموس العلم فيها لا تغيب

وليل الكفر ليس له صباح

اما هذا وحقكم عجيب

ولذلك فلقد كان الرجل باحثاً عن «إضافة» علومهم فى  
التمدن المدنى والعمان البشري، وتقدير الوطن، إلى علومنا  
الشرعية والإنسانية.. ولم يكن باحثاً عن «بديل»!

ولقد تأسس رفض الطهطاوى للقطائف الفلسفية الوضعية  
والمادية الغربية على نظرة مقارنة، رأت هذه الوضعية فى ضوء  
الخصوصية الإسلامية.. فالإسلام لا يهمل «العقل» ولا «التجربة»  
فى «النوميس الطبيعية».. ولكنها لا يكتفى بهما، كما هو حال  
الوضعية والمادية الغربية، وإنما يضيف «الشرع» الحاكم فيما  
لا يستقل بإدراكه الإنسان، فالإسلام - بهذه الفلسفة المؤمنة -  
يضيف ولا ينتقص.. وإضافته هي التى تحقق التوازن فى ثقافة  
الإنسان.

وفى هذا الموقف النقدي الذى سبر فيه الطهطاوى غور  
«الوضعية الغربية»، وحاكمها إلى التصور الإسلامي، رافقنا لها  
ومتحازاً للنموذج الإسلامي، يقول عن التيار السائد فى تلك

البلاد: «إنهم من الفرق المحسنة والمُقبحة بالعقل.. أو فرقه من الإباحيين الذين يقولون إن كل عمل يأذن فيه العقل صواب، ولذلك فهو لا يصدق بشيء مما في كتب أهل الكتاب. لخروجه عن الأمور الطبيعية».

ثم يرفض الطهطاوى هذه الفلسفة التى تقف بمصادر المعرفة وسبلها عند «الطبيعة» و«العقل»، وينحاز إلى «البديل الإسلامي» الذى يضيف الشرع مصدرًا أساساً فى العلوم والمعارف التى لا يستقل بادراكها «العقل» ولا «التجارب الطبيعية».. فيقول «إن تحسين النواميس الطبيعية لا يعتقد به إلا إذا قرره الشارع».. ويدعو إلى تأسيس النهضة على هذا التصور الإسلامي، وبناء السياسة العمرانية على الشريعة الإلهية، وذلك لأن «التكاليف الشرعية والسياسية - التى عليها نظام العالم - مؤسسة على التكاليف العقلية الصحيحة الخالية عن الموانع والتشبهات: لأن الشريعة والسياسة مبنیتان على الحكمة المعقولة لنا أو التعبدية التى يعلم حكمتها المولى سبحانه. وليس لنا أن نعتمد على ما يحسنه العقل أو يقبحه إلا إذا ورد الشرع بتحسينه أو تقبیحه.. والذى يرشد إلى تزكية النفس هو سياسة الشرع ومرجعها الكتاب العزيز.. الجامع لأنواع المطلوب من المعقول والمنقول، مع ما اشتمل عليه من بيان السياسات المحتاج إليها فى نظام أحوال الخلق.. فكل رياضة لم تكن بسياسة الشرع لا تثمر العاقبة الحسنة.. فينبغي تعليم النفوس السياسة بطرق الشرع لا بطرق العقول المجردة.. ومعلوم أن الشرع لا يحظر جلب

المنافع ولا درء المفاسد، ولا ينافي المتجدادات المستحسنة التي يخترعها من منحهم الله تعالى العقل وألهيمهم الصناعة».

هكذا حدد الطهطاوى الفارق الذى ميز فلسفة الغرب - الوضعية المادية - عن فلسفة الإسلام. وميز بين حضارة تتأسس فلسفتها على «العقل» و«النومايس الطبيعية»، وحدهما، وبين حضارة تجعل «الشرع» - مع «العقل» و«التجربة» - مصادر متكاملة لمعارف الإنسان.

ولم يشعر الرجل بـ«عقدة نقص» أمام تفوق الغرب يومئذ فالتقدّم التقنى «مشترك إنسانى عام»، ليسوا بمحترعه. أخذوه عنا وطوروه، كما سبق أن أخذناه نحن عن الإغريق، وطورناه. ونحن الآن مدعّون إلى أخذة، وإلى الإبداع والتطور فيه. أما فى «الخصوصية الحضارية»، فتحن فيها أهل الكمال، وهم القاصرون: يعلن الطهطاوى ذلك عندما يقول: «ولا عبرة بالتفوس الفاسدة، الذين حكموا عقولهم بما اكتسبوه من الخواطر التى ركزوا إليها تحسينا وتقبيحا، وظنوا أنهم فازوا بالمقصود، بتعدى الحدود»<sup>(١)</sup>.

ولأن الطهطاوى قد رفض «فلسفة الغرب» - الوضعية - ودعا إلى البديل الإسلامي فى الفلسفة، فإنه قد رفض أيضًا «القانون الوضعي» الغربى، ودعا إلى الاجتهدان الإسلامى، والإبداع الفقهي الذى يقتن مبادئ الشريعة وتراث الفقه ليوقفه على «الوقت والحال».. وعندما لمح الطهطاوى بواكير تحكيم القانون الوضعي

(١) المصدر السابق، ج ٢ ص ١٥٩، ١٦٠، ٢٢، ٧٩، ٤٧٧، ٣٨٦، ٣٨٧.

الغربي في المنازعات بين التجار المسلمين والغربيين في بعض المدن التجارية الشرقية، تبى إلى هذا الخطر الوارد، ودعا إلى الإبداع في تقديم مبادئ الشريعة الإسلامية وتراثها الفقهي، وجعلها شريعة القضاء في كل مناحي الحياة. ذلك أن المعاملات الفقهية لو انتظمت، وجرى عليها العمل، لما أخلت بالحقوق. بتوفيقها على الوقت والحالة، مما هو سهل العمل على من وفقه الله لذلك. ومن أمعن النظر في كتب الفقه الإسلامية ظهر له أنها لا تخلي من تنظيم الوسائل التافعة من المنافع العمومية، حيث بوبوا للمعاملات الشرعية أبواباً مستوعبة للاحكام التجارية، كالشركة، والمضاربة، والقرض، والمخابرة، والعارية، والصلح. وغير ذلك

إن بحر الشريعة الغراء - على نفرع مسارعه - لم يغادر من أمهان المسائل صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها وأحباها بالسقى والروى، ولم تخرج الأحكام السياسية عن المذاهب الشرعية: لأنها أصل. وجميع مذاهب السياسات عنها يغزلة الفرع.<sup>١١</sup>

هكذا أسس الطهطاوى لتيار الإحياء والتجديد الإسلامي، الذى انطلق من تميز الفلسفة الإسلامية عن الفلسفة الغربية - الوضعيية والمادية - ومن تميز الشريعة الإسلامية على القانون الغربى - الوضعي - انطلاقاً من هذا التمييز إلى الدعوة للإبداع والاجتهاد الذى «يوفق» أصالتنا على «الوقت والحالة»: أى الدعوة إلى فعالية مبدعة، وإبداع فاعل يصوغ لعصرنا وواقعنا

(١) المصدر السابق ج ١ من ٥٤، ٣٦٩، ٣٧٠

المعاصرة المتميزة بتميز أصالتنا، والتي تؤسس «الأحكام السياسية على المذاهب الشرعية: لأنها الأصل، وجميع مذاهب السياسات عنها يمزلة الفرع».

■ ولقد زاد هذا الموقف الإحيائي والتجميدى تفصيلاً وشمولاً عند أعلام «مدرسة الجامعة الإسلامية» - جمال الدين الأفغاني (١٢٥٤ - ١٢١٤هـ / ١٨٣٨ - ١٨٩٧م) وتلامذته

فالأفغاني اعتبر أن تبني التموج الغربي في التقدم، والبدء من حيث انتهى الغرب، تشويه لخصوصية الأمة الحضارية، «فلا ضرورة - في إيجاد المفهوم - إلى اجتماع الوسائل وسلوك المسالك التي جمعها وسلكها بعض الدول الغربية ولا ملحي للشرق في بدايته أن يقف موقف الغربي في نهاية بل ليس له أن يطلب ذلك. ومن طلب ذلك فقد أوقع (أعجز) نفسه وأمته وقرا وأعجزها وأعوزها»<sup>(١)</sup>

فالتمدن الغربي هو غربي وهو طبيعي في بلاد الغرب، نشأ فيها وتطور تطوراً طبيعياً. وزرعة في التربية الشرقية والواقع الإسلامي تجربة فاشلة، حاولها العثمانيون، و Mohammad Ali باشا (١٢٤٩ - ١٢٦٥هـ / ١٨٤٩ - ١٧٧٠م) في مصر، فلم تحدث تدريساً حقيقياً. «فلكن شيد العثمانيون عدداً من المدارس على النمط الجديد. وبعثوا بطوائف من شبابهم إلى البلاد الغربية ليحملوا إليهم ما يحتاجون من العلوم والمعارف والأداب. وكل

(١) (الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني) ص ٥٢٢ دراسة وتحقيق د. محمد عمارة طبعة القاهرة سنة ١٩٦٨م

ما يسمونه «تمدنًا». وهو في الحقيقة تمدن للبلاد التي نشأ فيها على نظام الطبيعة وسير الاجتماع الإنساني. فهل انتفع المصريون وال Ottomans بما قدموا لأنفسهم من ذلك وقد مضت عليهم أزمان غير قصيرة؟ نعم. ربما وجد بينهم أفراد يتقدّمون بالفاظ الحرية والوطنية والجنسية وما شاكلها وسموا أنفسهم رعماً الحرية. ومنهم آخرون قلّبوا أوضاع المباني والمساكن. وبدلوا هيئات المأكولات والملابس والفرش والآنية. وسائر الماعون. وتنافسوا في تطبيقها على أجود ما يكون منها في الممالك الأجنبية. وعذوها من مفاحرهم فنفّوا بذلك ثروة بلادهم إلى غير بلادهم. وأماتوا أرباب الصنائع من قومهم! وهذا جدّع لأنف الأمة. يشوه وجهها ويحطّ بشأنها!».

فالتقليد للتمدن الغربي لا تقف آثاره المدمرة - برأي الأفغاني - عند ذبول ملكات الإبداع في تجديد وتطوير النموذج الإسلامي.. وإنما يتعدى الخطأ إلى تبديد الثروة القومية في استيراد البديل الغربي، وإماتة الصناعة الوطنية وإفلاس أربابها بسبب هذا التقليد! وفي ذلك تحقيق مقاصد الاستعمار - في التبعية والإلحاد والاحتواء - من وراء «احتلال العقل العربي والمسلم».. وهي المقاصد التي تميزت بها الغزوـة الاستعمـارية الحديثـة عن الغزوـة الصـنـاعـية الأولى!

ولدور هذا التقليد - المعطل لفاعلية الإبداع.. والمبدد لثروات الأمة - في إحكام طوق التبعية للغزـاة، وضع الأفـغـاني دعـة التقـلـيد للـنـموـذـجـ الغـرـبـيـ فـيـ مـصـافـ «ـالـعـلـاءـ»، فـقـالـ:

«لقد علمتنا التجارب أن المقلدين من كل أمة، المنتهلين  
أطوار غيرها، يكونون فيها منافذ لطرق الأعداء إليها، وطلاع  
لجيوش الغالبين وأرباب الغارات، يمهدون لهم السبيل،  
ويفتحون الأبواب، ثم يثبتون أقدامهم، إن هؤلاء المقلدين  
ليسوا أرباب تلك العلوم التي ينقلونها، وإنما هم حملة  
نقلة لا يراعون فيها النسبة بينها وبين مشارب الأمة  
وطبائعها، وهم ربما لا يقصدون إلا خيراً، إن كانوا من  
المخلصين، لكنهم يسعون بذلك الخروق حتى تعود أبواباً  
لتداخل الأجانب فيهم تحت اسم التصحح، وعثوان  
المصلحين، وطلاب الإصلاح، فيذهبون بأمتهم إلى الفتاء  
والاضمحلال، وبين المصير»<sup>(١)</sup>

وإذا كان «التمدن الغربي» هو تمدنا طبيعياً للبلاد الغربية  
التي نشأ فيها على نظام الطبيعة وسير الاجتماع الإنساني..  
هناك، فعند الأفغاني أن الإسلام يمثل تموجنا الطبيعي في  
التمدن بعامل الإسلام.. وابصاراتنا يتميز تموجتنا في التمدن،  
وخصوصياتنا الحضارية بالإسلام، هو حافز العزة، وسبب  
الفعالية في الإبداع والإحياء والتجدد، ودافعنا إلى مسابقة  
الأمم الأخرى على طريق التقدم والنهوض «فالدين هو السبب  
المفرد لسعادة الإنسان السعادة التامة والنعمان الكامل، يذهب  
بمعتقداته في جواد الكمال الصورى والمعنى، ويصعد بهم إلى  
ذروة الفضل الظاهري والباطنى، ويرفع أعلام المدينة لطلابها»

(١) المصدر السابق، ص ١٩٧ - ١٩١

وهو الذي أكب عقول البشر ثلاث عقائد تحثهم على التقدم  
لغايات الكمال والرقي إلى ذرا السعادة  
العقيدة الأولى التصديق بأن الإنسان ملك أرضى وهو أشرف  
المخلوقات

والثانية يقين كل ذى دين بأن أمنته أشرف الأمم وكل مخالف  
له فعلى ضلال وباطل

والثالثة حزمه بأن الإنسان إنما ورد هذه الحياة الدنيا  
لاستحسان كمال بيته للعروج إلى عالم أرفع وأوسع من هذا  
العالم الدنيوي

وإذا كان الإسلام هو الذي نبه الأمة العربية بعد خمول غانه  
هو القادر على إنهاضها من هذه الوهدة الحضارية التي انحدرت  
إليها «فعلاجها الناجع إنما يكون برجوعها إلى قواعد دينها  
ولا سبيل لليلأس والقنوط فإن جراثيم الدين متصلة في  
النفوس والقلوب مطفئنة إليه وفي زواياها تور خفي من  
محبته فلا يحتاج القائم باحیاء الأمة إلا إلى تفخة واحدة  
يسرى نفسها في جميع الأرواح لأقرب وقت فانا قاموا وجعلوا  
أصول دينهم الحقة نصب أعينهم فلا يعجزهم أن يبلغوا في  
سپرهم منتهي الكمال الإنساني

ومن طلب إصلاح أمة - شأنها ما ذكرنا - بوسيلة سوى هذه  
فقد ركب بها شططاً وجعل النهاية بداية وانعكست التربية

وأنعكس فيها نظام الوجود. فينعكس عليه القصد. ولا يزيد الأمة إلا نحسنا. ولا يكسبها إلا تعسنا<sup>(١)</sup>

فالإيمان يتميز بنموذج التمدن الإسلامي عن نظيره الغربي هو المنطلق الآمن في تحقيق تمدن حقيقي للأمة الإسلامية، وهو الأقدر على تحريك طاقات الإبداع والفعالية لإخراج الأمة من موات الجمود والتقليد.

■ وعلى هذا الدرب سار الإمام محمد عبده (١٢٦٥ - ١٤٢٣هـ / ١٨٤٩ - ١٩٠٥م). الذي انتقد النموذج الحضاري الغربي، ونمطه المادي في المدينة، فقال: «إن هذه المدينة هي مدينة الملك والسلطان، ومدينة الذهب والفضة، مدينة الفخفة والبهرج، مدينة الخلل والتفاق، وحاكمها الأعلى هو «الجنيه» عند قوم و«الليرة» عند قوم آخرين، ولا دخل للإنجيل في شيء من ذلك»<sup>(٢)</sup>

ولفت النظر إلى التناقض بين نجاح الفكر الغربي وفلاسفة الغرب في التقدم المادي وبين إخفاقهم وفشلهم في علوم و المعارف «الفطرة الإنسانية».. منبهًا إلى أن الدين هو السبيل إلى الكشف عن هذه القطرة على التحو الذي يضيق النفوس كما صقلت معارف الغرب المادية المعادن والمستوعبات

«فهؤلاء الغلاسفة والعلماء الذين اكتشفوا كثيراً مما يفيد في راحة الإنسان، وتعزيز نعمته، أعجزهم أن يكتشفوا طبيعة

(١) المصدر السابق. ص ١٩٧ - ١٩٩

(٢) (الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده) ج ٣ ص ٤٠٥ دراسة وتحقيق د. محمد عمار، طبعة القاهرة سنة ١٩٩٣م

الإنسان، ويعرضوها على الإنسان، حتى يعرفها فيعود إليها. هؤلاء الذين صقلوا المعادن حتى كان الحديد اللامع المضيء، أفلأ يتيسر لهم أن يجلوا ذلك الصدا الذي غشى الفطرة الإنسانية، ويصلوا تلك النفوس حتى يعود لها لمعانها الروحى؟ إن الدواء هو الرجوع إلى الدين، فهو الذي كشف الطبيعة الإنسانية، وعرفها إلى أربابها في كل زمان.<sup>(١)</sup>

وهذا المرض الذي أصاب التمدن الغربى - التقدم في علوم المادة وتطبيقاتها، والوفرة في الثروة والقوة، مع التخلف في علوم و المعارف الفطرة الإنسانية - قد يرى منه النموذج الإسلامى الذي يجب أن يكون خيارنا في التقدم والنهوض. وذلك لأن وسطية الإسلام جعلته لا روحانياً مجرداً، ولا جسدياً جامداً، بل إنسانياً وسطاً بين ذلك. أحداً من كل القبيلين بتصنيب. فتوافر له من ملائمة الفطرة البشرية ما لم يتوافر لغيره. ولذلك سمي نفسه: دين الفطرة. وكان المدرسة الأولى التي يرقى فيها البرابرة على سلم المدينة.<sup>(٢)</sup>

ولتميز هذا النموذج الإسلامي عن النموذج الغربي، وأمتيازه عليه، اتتقد الإمام محمد عبد الله دعاة المحاكاة للنموذج الغربي في النهضة. وتبه إلى فشل تجربتهم في التحدث على النمط الغربي، ودعاهم إلى الانطلاق على طريق الإصلاح من المنطلق الطبيعي، حتى لا يهدروا أعمارهم وطاقاتهم في استنبات ثمرات

(١) المصدر السابق، ج ٢، ص ٤٩٥

(٢) المصدر السابق، ج ٣، ص ٢٨٧

إن سبيل الدين - لمزيد الإصلاح في المسلمين - سبيل لا مندورة عنها. فإن اتبانهم من طرق الأدب والحكمة العارية عن صبغة الدين يحوجه إلى إنشاء بناء جديد. ليس عنده من مواده شيء، ولا يسهل عليه أن يجد من عماله أحداً وإذا كان الدين كافلاً بتهذيب الأخلاق، وصلاح الأعمال، وحمل النفوس على طلب السعادة من أبوابها، ولأهلها من الثقة فيه ما ليس لهم في غيره. وهو حاضر لديهم، والعناء في ارجاعهم إليه أخف من إحداث ما لا إمام لهم به، فلم العدول عنه إلى غيره؟!»

هكذا وجدنا أنفسنا - ونجدها - أمام تيارين لل الفكر في ميدان  
الدعوة إلى النهوض والتقدم والإصلاح

(٤) المحدث السابق. ج ٣ ص ٢٢١، ٢٠٩

١- تيار استهلاكي يدعى إلىأخذ النموذج الغربي الذى حقق التقدم الأوروبي: لتحقق به تقدمنا ونهوضنا. فالطريق إلى التقدم والنهوض فى كل الأمم - بعبارة طه حسين - «واحدة فذة ليس لها تعدد»!

وفي هذه الدعوة إماثة لفعالية الإبداع عند إنساننا العربي والمسلم لأننا سنقنع فيها بالاستيراد والاستهلاك. فرواد هذا الطريق يطلبون منا أن نأخذ الحضارة الغربية «خيرها وشرها حلوها ومرها. وما يحب منها وما يكره. وما يحمد منها وما يعاب»<sup>(١)</sup>.

فلا اجتهاد مع النص الغربي! وعلينا أن نحيل ملوكاتنا الإبداعية إلى الاستبداع. فالفلسفة جاهزة، ومذاهيبها «معلبة» من سقراط إلى «فوكو»..

والديمقراطية جاهزة وتجاربها مؤطرة. من أثينا إلى إنجلترا..

والنظام الاجتماعي نماذجه محددة. من «آدم سميث» إلى «ماوتسي تونج».

والفنون الأدبية محددة المعالم. من الكلاسيكية إلى ما بعد الحداثة. إلخ. إلخ. إلخ.

وما علينا إلا اختيار «البضاعة»، ثم «الاستهلاك»!

(١) (مستقبل الثقافة في مصر) ص ٤٥

٢- أما التيار الثاني: تيار الإحياء والتجديد - فإنه يدعونا إلى معاناة الصياغة والبلورة للمعالم الحضارية التي يتميز بها تموذجنا الخاص عن النماذج الأخرى. ويدعونا إلى معاناة الريادة لتطبيق التموذج المتميّز على الواقع الخاص.

ونحن بحاجة إلى بعث فلسفى نظور به عقلاتيتنا الإسلامية المؤمنة. تلك التي أبدعـت قدیما علومـنا في «أصول الفقه» و«أصول الدين».

ونحن بحاجة إلى ابـداع نظام للشـوريـة الإسلامية. تـحققـ به الأمة أعلى مستويـات المشاركة في العـدلـ العامـ.

ونحن بـحاجـةـ إلىـ صـيـاغـةـ تـمـوـذـجـ مـتـمـيـزـ لـعـلـاقـةـ الـدـينـ بـالـدـولـةـ. يـمـيـزـ بـيـنـهـمـاـ. دـوـنـ دـمـجـ لـهـمـاـ. وـلـاـ فـصـلـ بـيـنـهـمـاـ. يـبـرـأـ مـنـ كـهـانـةـ الـلاـهـوـتـ الـغـرـبـيـ. وـمـنـ عـلـمـانـيـةـ الـوـضـعـيـةـ الـغـرـبـيـةـ.

ونـحنـ بـحـاجـةـ إـلـىـ صـيـاغـةـ إـعـلـانـ إـسـلـامـيـ لـحـقـوقـ الـإـنـسـانـ. تـصـبـحـ فـيـهـ هـذـهـ «ـالـحـقـوقـ»ـ. كـمـاـ أـرـادـهـاـ إـلـاسـلـامــ. فـرـانـضـ الـهـبـةـ وـتـكـالـيفـ شـرـعـيـةـ. وـلـيـسـ مـجـرـدـ «ـحـقـوقـ»ـ. وـتـكـوـنـ فـيـهـ هـذـهـ «ـالـحـقـوقـ»ـ مـحـكـومـةـ بـحـقـوقـ الـلـهــ. سـيـحـانـهـ وـتـعـالـىــ.

ونـحنـ بـحـاجـةـ إـلـىـ اـبـدـاعـ نـظـامـ لـلـحـكـمـ. تـجـسـدـ فـيـهـ نـظـرـيـةـ الـاسـتـخـالـفـ الـإـلـهـيـ لـلـإـنـسـانـ. فـتـجـاـوـرـ فـيـهـ وـتـرـازـمـ «ـسـيـادـةـ الـشـرـيـعـةـ»ـ وـ«ـسـلـطـةـ الـأـمـةـ»ـ وـ«ـنـيـاـةـ»ـ الـدـوـلـةـ عـنـ الـأـمـةـ. دـوـنـ أـنـ يـغـيـبـ «ـالـدـيـنـ»ـ. «ـالـأـمـةـ»ـ. أـوـ تـحـجـبـ «ـالـأـمـةـ»ـ. «ـالـدـيـنـ»ـ!

ونحن بحاجة إلى إبداع معالم نظام اجتماعي يحقق نظرية الاستخلاف في الثروات والأموال. فيتحقق به تكافل الأمة، دونما عدوان على الملكية الخاصة والفردية وحواجز الإنسان للاختصاص والاستثمار

ونحن بحاجة إلى أداب وفنون تحبى العربية - لسان الإسلام - وتحمل قيم الدين الخالدة - بلا مباشرة أو صراخ - إلى النفس الإنسانية، لتهذبها وتنمّعها وترفعه عنها بما أودع الله في الخليقة من آيات الجمال الطيب والحلال

ونحن بحاجة إلى إبداع نعمونجنا الإسلامي في «تحرير المرأة» الذي يحقق لها المساواة في الإنسانية والخلق والكرامة والتکلیف والجزاء والمشاركة في سائر ميادين الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فيتحرر فيها طاقات الفاعلية. وذلك دون أن تهدر تمييز الأنوثة عن الذكورة. النموذج الذي يجعل المرأة «شقا مكملاً للرجل، ومساوية له». لا «نذاماً مماثلاً له ومتافسناً إياه»! الخ. إلخ. الخ

إن أزمننا الحقيقة، ومازقتنا الأكبر - عربنا ومسلمين - هو الفقر في الإبداع، والإسراف في التقليد.

ولن نبعث في الأمة طاقات الفاعلية وننفع لديها ملكات الإبداع إلا إذا استيقنت أن طريقها إلى الخلاص هو طريق متميّز لا يجده في الاستيراد والاستهلاك. عند ذلك يكون الولوج إلى أبواب الإبداع، فالحاجة هي أم الاحتراع، كما يقولون.

وإذا كان الجمود والتقليد لتجارب الأسلاف قد حرسا قرون تراثنا الحضاري، وصنعا الفراغ الذي أهان وأغرى الاستعمار الغربي بالعدوان على بلادنا منذ قرنين من الزمان – فإن التقليد للنموذج الغربي عبر هذين القرنين قد زاد من حدة المأزق الحضاري الذي تعشه الأمة حتى لقد علت أصوات الاعتراف بهذه الحقيقة من رموز المقلدين – ليبيراليين وقوميين وماركسيين –

وإذا كان الإبداع هو طوق النجاة فإن الحاجة إلى صياغة نموذجنا الإسلامي النهضوي هي أولى درجات سلم الإبداع في وطن العروبة وعالم الإسلام

## المراجع

- القرآن الكريم.

- كتب السنة:

١- صحيح البخاري. طبعة دار الشعب - القاهرة

٢- صحيح مسلم. طبعة القاهرة سنة ١٩٥٥ م

٣- سنن الترمذى. طبعة القاهرة سنة ١٩٣٧ م

٤- سنن النسائى. طبعة القاهرة سنة ١٩٧٤ م

٥- سنن أبي داود. طبعة القاهرة سنة ١٩٥٢ م

٦- سنن ابن ماجه. طبعة القاهرة سنة ١٩٧٢ م

٧- سنن الدارمى. طبعة القاهرة سنة ١٩٦٦ م

٨- مسند الإمام أحمد. طبعة القاهرة سنة ١٢١٣ هـ

٩- موطأ الإمام مالك. طبعة دار الشعب - القاهرة

- معاجم القرآن والستة:

١- المعجم المفهوس للفاظ القرآن الكريم. وضع محمد فؤاد عبدالباقي. طبعة دار الشعب - القاهرة

٢- معجم ألفاظ القرآن الكريم. وضع مجمع اللغة العربية. طبعة القاهرة سنة ١٩٧٠ م

٣- المفردات في غريب القرآن - للراغب الأصفهاني - طبعة دار التحرير - القاهرة.

٤- المعجم المفهرس لألفاظ الحديث النبوى الشريف. وضع وينستك (أ. إ.) وأخرين طبعة ليدن ١٩٣٦ - ١٩٦٩ م

٥- مفتاح كنوز السنة. وضع وينستك (أ. إ.). ترجمة محمد فؤاد عبد الباقي طبعة لاهور سنة ١٣٩١ هـ / سنة ١٩٧١ م

### الكتب الأخرى:

٦- ابن خلدون «المقدمة» طبعة القاهرة سنة ١٣٢٢ هـ

٧- ابن القيم «اعلام الموقعين» طبعة بيروت سنة ١٩٧٣ م، «الطرق الحكمية في السياسة الشرعية» تحقيق د. جميل غارى طبعة القاهرة سنة ١٩٧٧ م

٨- ابن منظور: «السان العرب» طبعة دار المعارف - القاهرة

٩- أسامة بن منقذ: «الاعتبار» تحقيق د. فيليب حتى. طبعة برنسنون سنة ١٩٣٠ م

١٠- الأفغاني: «الأعمال الكاملة» دراسة وتحقيق د. محمد عمارة. طبعة القاهرة سنة ١٩٦٨ م

١١- بكر: «وارث ووارث» - ضمن كتاب التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية - الدكتور عبد الرحمن بدوى. طبعة القاهرة سنة ١٩٦٥ م

١٢- التهانوى: «كشاف اصطلاحات الفنون» طبعة الهند سنة ١٨٩١ م

- التيفاشي: «أزهار الأفكار في جواهر الأحجار»، تحقيق د. محمد يوسف حسن، د. محمود يسيونى خفاجة - طبعة القاهرة سنة ١٩٧٧ م.

- الجرجانى: «التعريفات»، طبعة القاهرة سنة ١٩٣٨ م.

- جمال الدين الشيال: «تاريخ الترجمة والحركة الثقافية في عصر محمد على»، طبعة القاهرة سنة ١٩٥١ م.

- رفاعة الطهطاوى: «الأعمال الكاملة» دراسة وتحقيق د. محمد عمارة طبعة بيروت سنة ١٩٧٣ م.

- سانتيلانا: «القانون والمجتمع» - ترجمة جرجيس فتح الله - ضمن كتاب: تراث الإسلام - طبعة بيروت سنة ١٩٧٢ م.

- سلامة موسى: «اليوم والغد»، طبعة القاهرة سنة ١٩٢٨ م.

- الشاطبى: «الموافقات» تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد طبعة صبيح القاهرة - بدون تاريخ.

- طه حسين (دكتور): «مستقبل الثقافة في مصر»، طبعة القاهرة سنة ١٩٣٨ م.

- عبد الوهاب خلاف: «علم أصول الفقه»، طبعة الكويت سنة ١٩٧٢ م.

- على سامي النشار (دكتور): «مناهج البحث عند مفكري الإسلام»، طبعة القاهرة سنة ١٩٦٧ م.

- عمر طوسون: «البعثات العلمية في عهد محمد على وعباس وسعيد». طبعة القاهرة سنة ١٩٣٤ م

- مجمع اللغة العربية: «المعجم الفلسفى». طبعة القاهرة سنة ١٩٧٩ م

- محمد عبده «الأعمال الكاملة» دراسة وتحقيق د. محمد عمارة طبعة القاهرة سنة ١٩٩٣ م

- تلينو: «محاولة المسلمين إيجاد فلسفة شرقية». - ضمن كتاب التراث اليوتاني في الحضارة الإسلامية - للدكتور عبد الرحمن بدوى. طبعة القاهرة سنة ١٩٦٥ م

## الفهرس

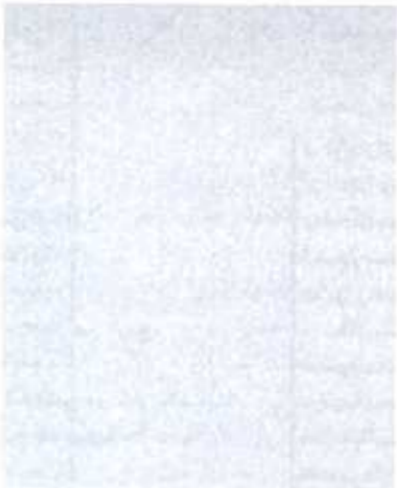
|    |                               |
|----|-------------------------------|
| ٣  | تمهيد. عن البدعة. والإبداع    |
| ١٥ | تقديم. عن الخصوصية. والإبداع  |
| ٢١ | خصوصية العصر. وفاعلية الإبداع |
| ٢٥ | تطبيقات تاريخية               |
| ٥٣ | وتطبيقات حديثة ومعاصرة        |
| ٧٦ | المراجع                       |

# سلسلة «في التنوير الإسلامي»

- ١- الصحوة الإسلامية في عيون غربية
- ٢- العرب والإسلام
- ٣- أبو حيان التوحيدي
- ٤- دراسة فرائية في فقه التحدى الحساري
- ٥- ابن رشد بين العرب والإسلام
- ٦- الانتماء المقاوم
- ٧- تنصير العالم
- ٨- التعذيرية الروائية الإسلامية والتحديات
- ٩- ضرب القيم بين العرب والإسلام
- ١٠- يوسف الفراصاوي المدرسة الفكرية والمشروع الفكري
- ١١- ثأرات في التفسير الحساري للقرآن الكريم
- ١٢- عندما دخلت مصر في بين الله
- ١٣- الحركات الإسلامية رؤية بقدمة
- ١٤- المنهج العقلي
- ١٥- المونوح المقاوم
- ١٦- منهجهية التغغير بين النظرية والتطبيق
- ١٧- تحديد الذئب بتجديد الدين
- ١٨- التواب والمتغيرات في البقظة الإسلامية الحديثة
- ١٩- نقص كتاب الإسلام وأصول الحكم
- ٢٠- التقدم والإصلاح بالتنوير الغربي أم بالتجديد
- ٢١- فكر حركة الاستنارة ونقاشاته
- ٢٢- حرية التعبير في العرب من سلطان رشدي إلى روجيه هارودي
- ٢٣- إسلامية الصراع حول القدس وفلسطين
- ٢٤- الحضارات العالمية تدافع أم هرارة
- ٢٥- التنمية الاجتماعية بالغرب: أم بالإسلام
- ٢٦- الحملة الفرنسية في العيزارى
- ٢٧- الإسلام في عيون غربية: «دراسات سورية»
- ٢٨- الأقليات الدينية والقومية نوع ووحدة أم ثقافة واحتراق
- ٢٩- ميراث المرأة وقضية المساواة
- ٣٠- ثقافة المرأة وقضية المساواة
- ٣١- الدين والتراث والحداثة والتنمية والحرية

٣٢- محاظر العولمة على الهوية الثقافية  
 ٣٣- الغناء والموسيقى حلال أم حرام؟  
 ٣٤- صورة العرب في أمريكا  
 ٣٥- هل المسلمين أمة واحدة؟  
 ٣٦- السنة والبدعة  
 ٣٧- الشريعة الإسلامية صالحة لكل زمان ومكان  
 ٣٨- قضية المرأة بين التحرير والتذكر حول الأنثى  
 ٣٩- مرتكبة الإسلام  
 ٤٠- الإسلام كما يؤمن به: ضوابط ولامح  
 ٤١- صورة الإسلام في التراث الغربي  
 ٤٢- تحليل الواقع بمعهاج العاهات المرعنة  
 ٤٣- القدس بين اليهودية والإسلام  
 ٤٤- مآرث المساجدة والعلمانية في أوروبا (شهادة ألمانية)  
 ٤٥- الآثار التربوية للعمادات في الروح والأخلاق  
 ٤٦- الآثار التربوية للعمادات في العقق والجحود  
 ٤٧- السنة النبوية والمعرفة الإنسانية  
 ٤٨- بظارات حصارية في الفحص المفرلي  
 ٤٩- التحول بين الإسلاميين والعلمانيين  
 ٥٠- الإعلان الإسلامي لحقوق الإنسان  
 ٥١- عن القرآن الكريم  
 ٥٢- في فقه الأقليات المسلمة  
 ٥٣- مستقطباتهن العالمية الإسلامية والعلومة العربية  
 ٥٤- مرتكبة التاريخ  
 ٥٥- نقل الأوصياء في صورة الشريعة والقانون  
 ٥٦- السنة التشريعية وغير التشريعية  
 ٥٧- شهادات حول الإسلام  
 ٥٨- نحو طلب نفس إسلامي  
 ٥٩- واقعنا بين العالمية وتصادم الحضارات  
 ٦٠- بناء المفاهيم الإسلامية  
 ٦١- المسلمون الاحترافيون للأمة الإسلامية  
 ٦٢- شهادات حول القرآن الكريم

|                                                       |                                                  |
|-------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| ٦٣- أزمة العقل العربي                                 | د. فؤاد زكريا                                    |
| ٦٤- هن التحرير الإسلامي للمرأة                        | د. محمد عماره                                    |
| ٦٥- روح الحمسة الإسلامية                              | د. محمد عماره                                    |
| ٦٦- العرب والإسلام: اهتمامات لها تاريخ                | د. محمد عماره                                    |
| ٦٧- السماحة الإسلامية                                 | د. محمد عماره                                    |
| ٦٨- الشيخ عبد الرحمن الكواكبي هل كان علماً؟           | د. محمد عماره                                    |
| ٦٩- حسنة الإسلام باصلاح المسيحية                      | الشيخ / أمين الشواني                             |
| ٧٠- بين التحديه والتخيت                               | تقديم / الإمام الأكبر الشيخ / محمد مختار المراغي |
| ٧١- المؤقت الإسلامي والتنمية المستدامة                | د. سيف الدين عبد الفتاح                          |
| ٧٢- الرسالة القرآنية والتفصير الحضاري لقرآن الكريم    | د. محمد عماره                                    |
| ٧٣- أزمة الفكر الإسلامي المعاصر                       | د. محمد عماره                                    |
| ٧٤- إسلامية المعرفة عادةً أم عي                       | د. محمد عماره                                    |
| ٧٥- الإسلام وضرورة التعبير                            | د. محمد عماره                                    |
| ٧٦- المرض الإسلامي بين التاريخية والاجتماعية والجنوية | د. محمد عماره                                    |
| ٧٧- مناقشة علم الفيزياء لفريضة التطور                 | أورخان محمد على                                  |
| ٧٨- الإبداع المعركي والخصوصية الحضارية                | د. محمد عماره                                    |



احصل على أي من اصدارات شركة نهضة مصر (كتاب / CD)  
وتمتع بأفضل الخدمات عبر موقع البيع: [www.enahda.com](http://www.enahda.com)



## إلى القارئ العزيز

في هذه السلسلة الجديدة :

إذا كان «التنوير الغربي» هو تنوير عثماني، يستبدل العقل بالدين، ويقيمه قطيعة مع التراث.

فإن «النحوير الإسلامي» هو تنوير إلهي : لأن الله والقرآن والرسول - صلى الله عليه وسلم - أنوار تصنف للمسلم تنويراً إسلامياً متعملاً

ولتقديم هذا «التنوير الإسلامي» للقراء. تصدر هذه السلسلة، التي يسهم فيها أعلام التجديد الإسلامي المعاصر.

- د. محمد عماره
- د. سيف عبد الفتاح
- أ. فهمي هويدي
- د. سعيد سوقي
- د. عبد الوهاب المسيري
- د. عادل حسنين
- المستشار طارق المشرى
- د. محمد سليم العوا
- د. يوسف القرضاوى
- د. كمال الدين إمام
- د. شريف عبد العظيم
- د. صلاح الدين سلطان

وغيرهم من المفكرين المسلمين --

إنه مشروع طموح لأنارة العقل بأنوار الإسلام.

الناشر

